S L B0 3 2 2 Fa(A
:oi’awq%t:‘ksd.mM G s

,’,‘9 e - ,999
@cﬁ@u‘ﬁ*f w‘JLf:elw G5

De Messias, de zoon van Maria, was slechts een
boodschapper; voorzeker, alle boodschappers voor
hem zijn heengegaan. En zijn moeder was een waar-
heidslievende vrouw. Ze plachten beiden voedsel
tot zich te nemen. Zie hoe Wij de tekenen voor
de mensen verduidelijken, en zie, hoe zij zich
afwenden. (de Heilige Qur'aan 5:76)



i

Het graf naast dat van Sayyid Nasr-ud-Din staat algemeen bekend als dat van een
profeet die tot de bewoners van Kashmir was gezonden, en de plaats wordt beschouwd
als het heiligdom van een profeet. Hij was volmaakt in vroomheid, rechtvaardigheid
en toewijding: hij was door God tot profeet verheven en was werkzaam tot de
Kashmiri's te prediken. Zijn naam was Yus Asaph.

(De Grote Geschiedenis van Kashmir, ca. 1750 n.Chr., zie pagina 132).



].D. SHAMS

WAAR STIERF JEZUS?

VERTAALD DOOR NASIRAH ZIMMERMANN

2001
ISLAM INTERNATIONAL PUBLICATIONS LTD.



|.D Shams Waar stierf Jezus?
Oorspronkelijke titel: Where did Jesus die? Eerste uitgave © Londen 1945
Eerste Nederlandse uitgave vertaald door Nasirah Zimmermann
uitgegeven door N. Kluwer, Deventer © 1955
Deze uitgave © 2001
Vormgeving en zetwerk uit Celeste door Abdul Haq Compier
Druk: Interprint, Malta

Een uitgave van; ISLAM INTERNATIONAL PUBLICATIONS LTD.
Islamabad
Sheephatch Lane
Tilford, Surrey cuiozaq
The United Kingdom

Nederland: AHMADIYYA MOSLIM DJAMAA’AT
Mobarak Moskee Oostduinlaan 7g
2596 jj Den Haag, tel. o7o 324 5902
Baitun Noer Groenelaantje 20

8072 pp Nunspeet, tel. 0341 252282

Belgi&: AHMADIYYA MOSLIM DJAMAA’AT
Brusselstraat 3, 1700 Sint-Ulriks-Kapelle
Dilbeek, tel, 02-4666856

ISBN 1-85372-711-3

Op het omslag: Mozaiek te Ravenna, St. Appolinaire te Rome, ca.
432-440on.Chr., naar Mattheiis 2:1-2: In de dagen van koning Herodes, zie,
wijzen uit het Qosten kwamen te Jeruzalem, en vroegen: 'Waar is de geboren
Koning der Joden? Want wij hebben zijn ster in het Qosten gezien en wij zijn

gekomen om hem hulde te bewijzen.'

Het blauwgroen rond de kozijnen van de tombe van Yus Asaph was
onder de stammen van Israél de kleur van de stam Juda, de stam van
David (zie Mattheiis 1).

Op de achtergrond: De route die Jezus (vrede zij met hem) waarschijnlijk nam
op zijn reis naar India. Kaart getekend door Hazrat Mirza Ghulam Ahmad
{vrede zij met hem), in diens boek Jesus in India (Masih Hindustan Me).



INHOUD

VOORWOORD Bl] DE TWEEDE DRUK

TEKSTEN UIT DE EVANGELIEN

het gebed van Jezus

de beker werd weggenomen

was Jezus een vervloekte?
opstanding der heiligen

het teken van Jona

de droom van de vrouw van Pilatus

EEN REDELIJKE UITLEGGING VAN HET
OPSTANDINGSVERHAAL

MODERNE MEDISCHE OPINIE
de speerwond

VOER JEZUS TEN HEMEL?Y
de onverwachte verschijning

HOE ONTSTOND HET GELOOF DAT JEZUS AAN
HET KRUIS STIERE EN TEN HEMEL VOER?
het visioen van Paulus
Paulus gaat naar de heidenen
afschaffing der Mozaische wetten
Christus als plaatsvervanger
van de Mozaische Wet
Petrus en Paulus

11
13
14
16
17
19
20

23

33
38

40
44

49
53
54

59
61



10.

11.

HEIDENDOM EN PAULUS
profeteerde Jezus de kruisiging en
opstanding?

VERLOSSING OF BOETEDOENING?
de ware boetedoening

DE VERLOREN STAMMEN VAN ISRAEL
JEZUS GAAT NAAR INDIA

het graf van Mozes

de verloren stammen van Israél

de Iraélieten in India

de zending van Jezus

Thomas in India

Jezus op zoek naar de andere schapen
Jezus in Nisibis

HET 'ONBEKENDE LEVEN VAN JEZUS’
BOEDDHISTEN EN JEZUS

YUS ASAPH EN JEZUS
Yus Asaph

EEN BELANGRIJKE PROFETIE

BIBLIOGRAFIE

65
73

77
89

93
96
97

99
109
111

114
115

119

131
138

145

155



VOORWOORD BI] DE TWEEDE DRUK

Deze uitgave van het boek Waar stierf Jezus?
is grotendeels gelijk aan de eerste, die in 1955
is uitgegeven door N. Kluwer, Deventer.

Het is een vertaling en bewerking van het boek
Where did Jesus die? van ].D. Shams, dat voor het
eerst verscheen in 1945 in het Verenigd Koninkrijk.
Wij vragen uw begrip voor het taalgebruik dat
wellicht enigszins verouderd aandoet.

Voor meer informatie verwijzen wij naar
het boek Jesus in India, geschreven door Hazrat
Mirza Ghulam Ahmad, vrede zij met hem,
dat in het Engels verkrijgbaar is.

A.H. van der Velden

Juli 2001






HOOFDSTUK 1

TEKSTEN UIT DE EVANGELIEN



MI1l1 IIII lIJIIIIIdI]I‘ II_‘ 1- 1.... = u



het gebed van Jezus

Toen Jezus verkondigde de Messias te zijn nam hij alle voor-
zorgsmaatregelen voor zijn persoonlijke veiligheid. Op bepaalde
tijdstippen gelastte hij zijn discipelen dat zij niemand zouden
vertellen, dat hij de Christus was (Matth. 16:20). Een andere keer,
toen zijn tegenstanders beraadslaagden hem te doden, wandelde
hij niet meer vrij onder de joden, maar ging van daar in een
landstreek nabij de woestijn (Joh. 11: 53-54). Zelfs verborg hij
zich voor hen {Joh. 12:36). Toen hij de vastberadenheid van zijn
tegenstanders kende om zijn werk door geweld of zelfs door
hem te doden stop te zetten, trok Jezus met zijn discipelen
naar een geheim oord (Joh. 18: 1-2). Daarop kwam hij te weten
dat Judas hem zou verraden en dat zijn inhechtenisneming
aanstaande was. Er was geen enkele redding dan door met
grote nederigheid te bidden en zijn voorhoofd te plaatsen
op de drempel van God, Die alleen de plannen van zijn vijanden
kon verijdelen door hem uit de klauwen des doods te verlossen.

Uit Mattheiis 26, Marcus 14 en Lucas 22 blijkt dat Jezus met
enige van zijn discipelen naar Gethsemane toog en hen verzocht
te bidden. Zij echter vielen in slaap en Jezus wekte hun tweemaal
zonder gevolg. Hijzelf bad in grote nederigheid het volgende:

Abba, Vader, alles is U mogelijk; laat deze beker aan mij voorbij
gaan. Doch niet mijn wil, maar Uw wil geschiede.

(Marcus 14:36)

Op deze wijze bracht hij het grootste gedeelte van de nacht in
ernstig gebed door en speciaal toen een engel uit de hemel hem

TEKSTEN UIT DE EVANGELIEEN 13



verscheen, wat een teken was van de aanvaarding van zijn gebed,
bad hij nog ernstiger, en zijn zweet viel als grote druppels bloed
ter aarde (Lucas 22:44).

De kern van het gebed van Jezus was dat hij van de dood zou
worden gered. Niet omdat hij vrees koesterde om zijn leven voor
God op te offeren, maar opdat Gods wil aangaande Zijn afgezant
zou mogen worden vervuld tegen de wil van zijn vijanden in.
Dit is naar mijn mening de betekenis van Jezus’ gezegde: Niet
mijn wil, maar Uw wil geschiede. Had Jezus gedacht dat zijn
kruisdood Gods wil was, dan had hij nooit gebeden:

Alle dingen zijn U mogelijk, neem deze beker van mij weg, met
andere woorden de beker van de dood, die zijn tegenstanders
hem wilden doen sterven.

de beker werd weggenomen
Wij geloven dat voornoemd gebed door God werd verhoord,
en wel om de volgende redenen:

1. Jezus zegt zelf dat God zijn gebeden verhoorde:
Vader ik dank U dat Gij mij hebt verhoord, doch ik weet dat Gij
mij altijd verhoort. (Joh. 11:42)

Ook raadt hij anderen steeds aan te bidden en zegt dat God
hun gebeden zal verhoren (Marcus 11:24.) Ook zegt hij:

Of welk mens is er onder u, die als zijn zoon hem bidt om brood,
hem een steen zou geven, of als hij hem bidt om een vis, hem een
slang zou geven? (Matth. 7:9-10)

Indien Jezus’ eigen gebed, dat in doodstrijd met zo'n hevigheid
en oprechtheid werd geuit, om zulk een gewichtige zaak als de
dood, op een uiterst afschuwelijke wijze van de hand werd
gewezen, dan zouden zijn bevelen, dat zijn discipelen moesten
bidden om hetgeen zij behoefden en de bewering
dat zij zouden worden verhoord, absoluut doelloos schijnen.

Ons blijft daarom geen andere keus dan te geloven dat God
zijn gebed verhoorde en hem redde van de vervloekingsdood.

14 HOOFDSTUK 1



2. Betreffende het aanvaarden van zijn gebed kunnen
de volgende teksten uit de Psalmen worden geciteerd:

Want honden hebben mij omringd en een bende boosdoeners
heeft zich rondom mij gevoegd, zij hebben mijn handen en voeten
doorgraven... maar Gij, Heer, wees niet verre: mijne sterkte, haast
U om mij te helpen..Want Hij heeft niet veracht noch versmaad
de ellende des armen en Zijn aangezicht niet voor hem verborgen,
en toen hij tot Hem riep, hoorde Hij het. (Psalm 22:16-24)

Ook in Psalm 34 lezen wij:
De rechtvaardige moet veel lijden, maar de Here helpt hem uit
dit alles. Hij bewaart al zijn beenderen, dat niet één daarvan
gebroken wordt.

In Johannes 19:33-36 worden beide Psalmen op Jezus
betrokken. De tweede toont ook duidelijk aan dat de beenderen
van Jezus onaangetast bleven, terwijl wij in de Evangelién lezen,
dat de beenderen van twee misdadigers, die met Jezus gekruisigd
werden, werden gebroken. Alzo heeft God, zijn gebed
verhorende, hem van de vervloekingsdood gered.

3. Jezus zelf geloofde dat God zijn gebed had verhoord.
Toen hij dan ook, aan het kruis genageld zonder een schijnbare
kans op redding, zijn toestand inzag, raakte hij voor het eerst
in vertwijfeling, die zich uitte in de wanhopige schreeuw:

Mijn God, mijn God, waarom hebt Gij mij verlaten?

(Matth. 27:46)

Maar God had hem niet verlaten. Hij had een middel bereid tot
zijn verlossing. Indien wij echter aannemen dat hij wel aan het
kruis stierf, moeten wij geloven dat God hem verlaten had, wat
in absolute tegenspraak is met zijn woorden:

Zie, de ure komt en is alreeds gekomen, dat gij verstrooid zult
worden, elk naar het zijne, en mij alleen laten. Maar ik ben niet
alleen, want de Vader is met mij. (Joh. 16:32)

4. Alle geschriften zijn het er over eens, dat God de gebeden

van de rechtvaardigen verhoort, maar niet die van de bozen,
noch die van Zijn vijanden. Zie bijvoorbeeld Psalm 18:7 en 66:18-

TEKSTEN UIT DE EVANGELIEN 15



20, Jeremia 29:13 en Job 22:27. Ook lezen wij in Johannes 9:31:
Wij weten dat God de zondaren niet verhoort, maar wanneer
een man godvruchtig is en Zijn wil doet, hem verhoort Hij.

Indien wij dan ontkennen dat God de gebeden van Jezus
verhoorde, hebben wij geen andere keus dan te geloven dat
Jezus een zondaar was en geen rechtvaardige, die Gods wil deed.
En om dit te geloven van Jezus, een profeet van God,
is waarlijk godslastering. In Hebreeén lezen wij omtrent het
gebed van Jezus:

.. en hij heeft in de dagen zijns vlezes gebeden en smekingen met
een sterk geroepen tranen geofferd aan Degene, Die hem uit de
dood kon redden en is ook wegens zijn godvrezendheid verhoord.

(Hebreeén s5:7)

Zo werd het plan van de joden verijdeld en God redde Jezus,
een rechtvaardig en godvrezend mens, van de vervloekingsdood.

was Jezus een vervloekte?
Jezus zei tot zijn tegenstander:
Wee u, schriftgeleerden en Farizeeén, gij huichelaars, gij die het
Hemelrijk toesluit voor de mensen! Gij komt er immers niet
in en wie er in willen, laat gij er niet ingaan. (Matth.23:13)
Wederom zei hij:
... wie niet gelooft zal veroordeeld worden. (Marcus 16: 16)

Nu geloofden de Farizeeén, dat zij Jezus een vervloekingsdood
hadden doen sterven, en als dit waar is (en Paulus getuigt ervan),
dan hadden zij volgens hun eigen wet bewezen dat Jezus een
valse profeet was en dat zij er goed aan hadden gedaan hem te
verwerpen. Zij zullen er daarom niet voor worden verdoemd.
Volgens de werkelijke betekenis van het woord ‘vervloekt’ kan
een vervloekte geen profeet en geliefde van God zijn, omdat een
persoon niet vervloekt kan zijn zonder dat hij door God verstoten
is en zijn hart leeg is van Gods liefde en kennis, ofwel wanneer
hij buiten Gods genade en barmhartigheid staat. Hij zou zondig
moeten zijn als Satan en in vijandschap met God; om deze reden
wordt Satan ‘de Vervloekte’ genoemd.

16 HOOFDSTUK 1



Hoe kunnen wij dan van een rechtvaardig mens als Jezus,
die beweerde het licht van de wereld en de geliefde van God
te zijn, geloven dat hij door God vervloekt was, geen betrekking
met Hem had en dat zijn hart vol zonde en ongeloof was? Met
deze feiten voor ogen moeten wij de mogelijkheid van Jezus’
kruisdood, die hem tot een vervloekte zou hebben gemaakt,
wel verwerpen.

de opstanding van de heiligen

Het derde argument, dat aantoont, dat Jezus niet aan het kruis
stierf, vinden wij in Mattheiis 27:52-53:
... en de graven openden zich en vele lichamen der heiligen,
die ontslapen waren, werden opgewekt en gingen uit de graven,
na zijn opstanding, en kwamen in de heilige stad en verschenen
aan velen.

Het is duidelijk dat het bovenvermelde niet letterlijk kan
worden opgevat, want als het werkelijk gebeurd was, zouden
wij zeker gangbare verwijzingen naar zo'n een buitengewoon,
onovertroffen en bovennatuurlijk gebeuren kunnen vinden.

Dit is echter niet het geval en Matthets is de enige schrijver

die er over spreekt, terwijl de andere drie er met geen woord
over reppen. Was het een feit geweest, dan had het de joden

een prachtige kans gegeven die opgestane heiligen te
ondervragen omtrent de waarheid van Jezus Christus,

en als ze voor hem hadden ingestaan, zouden de joden hem
zonder meer hebben aanvaard. Laten wij zien wat Thomas Paine'
over dit verhaal te zeggen heeft:

Het is gemakkelijk een leugen te verzinnen, maar het is moeilijk
de leugen te staven nadat zij is geuit. De schrijver van het
Mattheiis Evangelie had ons moeten vertellen, wie die opgestane
heiligen waren, die de stad introkken en wat er nadien met hen
gebeurde, en wie hen eigenlijk zag — want hij mist de moed
om te zeggen dat hij ze zelf aanschouwde - of ze naakt waren,

1. Een Engelse revolutionaire schrijver die wegens zijn beroemde boek

Rights of Man door de Amerikaanse regering wegens opruierij werd
vervolgd. Hij vluchtte naar Frankrijk.

TEKSTEN UIT DE EVANGELIEN 17



of vrouwelijke en mannelijke heiligen, of, indien gekleed, waar

ze hun kleren vandaan haalden; of ze naar hun vroegere
woonsteden trokken, zich hun mannen, vrouwen en bezittingen
weder toeéigenden, en hoe ze werden ontvangen. Het is inderdaad
vreemd dat een leger heiligen tot het leven terug zou keren terwijl
niemand wist wie ze waren, of wie hen zag en dat verder geen
woord over de zaak wordt gezegd, ook niet door de heiligen zelf!

Indien het de profeten waren geweest die (naar ons is vermeld)
vroeger over deze dingen hadden geprofeteerd, zouden zij juist
zeer veel te zeggen hebben gehad. Ze zouden ons uitgebreid
kunnen hebben ingelicht en er zouden ons profetieén nagelaten
zijn met voetnoten en commentaren, die tenminste iets beter
waren geweest dan die wij nu bezitten. Als het Mozes, Ajron,
Jozua, Samuel en Daniél waren geweest, zou er geen onbekeerde
jood in Jeruzalem zijn overgebleven, en als het Johannes de
Doper en de heiligen van de toenmalige tijd waren geweest,
zou een ieder hen hebben herkend en zouden zij met hun
prediking alle andere apostelen in de schaduw hebben gesteld.
Doch in plaats hiervan zijn deze heiligen slechts als het braaksel
van Jona's vis in de nacht ontstaan om zonder enig doel ’s
morgens in het niet te verdwijnen.

Indien wij deze tekst letterlijk zouden aanvaarden, zouden
wij ongetwijfeld met bovengenoemde vragen worden geconfron-
teerd. De waarheid van de tekst ligt echter volgens Hazrat Ahmad
in het feit, dat deze aanhaling duidt op een door zekere recht-
vaardige lieden ontvangen visioen, en het is bekend dat derge-
lijke visioenen kunnen worden uitgelegd, zoals Jozef de droom
van Farao uitlegde.

Een interessant feit is, dat wij kunnen lezen in het Arabisch
boek Tatir-ul-Anam, dat meer dan 600 jaar geleden door de grote
autoriteit op het gebied van visioenen, Sheikh Abdul-Ghani
Nablusi, werd geschreven, op blz. 28¢:

Indien iemand in een droom doden uit hun graven ziet komen en
huiswaarts gaan, is de uitleg hiervan dat een groot man uit
gevangenschap wordt bevrijd en gered.

18 HOOFDSTUK 1



Omdat nu dit visioen ten tijde van de opstanding werd gezien,
is de gevolgtrekking duidelijk, dat zijn dood slechts schijn was en
dat, door de bewusteloosheid, die zijn vervolgers deden denken,
dat hij dood was, zijn redding uit het graf waarin hij was gelegd,
ten uitvoer was gebracht.

Dit visioen dus, dat aan zekere godvrezende lieden was
getoond, openbaarde hun dat Jezus niet aan het kruis was
gestorven, maar als een gevangene in het graf lag, van waaruit
hij ontsnapte naar een veilig oord.

het teken van Jona

Toen Jezus door de joden om een teken werd verzocht,
sprak hij:

Een boos en overspelig geslacht begeert een teken, maar het zal
geen teken worden gegeven dan het teken van de profeet Jona.
Want gelijk Jona drie dagen en drie nachten in de buik van de
grote vis is geweest, zo zal des mensen zoon drie dagen en drie
nachten in het hart van de aarde zijn. (Matth. 12: 39-40)

Dit gezegde van Jezus lost de vraag voorgoed op. De joden
probeerden hem te doden, maar hij ontkwam. Ze deden hun
uiterste best, maar God redde hem uit hun handen. Zo werd
zijn verlossing een teken voor de joden. Ook toonden de woorden
van Jezus duidelijk de manier, waarop het teken zou worden
vervuld en hoe hij van zijn moordlustige vijanden zou worden
gered. Hij zou als een dode in de schoot der aarde worden gelegd,
zoals Jona in de buik van de vis was. Laatstgenoemde was niet
dood, toen hij in de buik van de vis vertoefde, maar levend. Zo
zou ook Jezus niet dood in de schoot der aarde zijn, doch levend,
zoals Jona. Toen Jezus zijn geval met dat van Jona vergeleek,
toonde hij duidelijk de manier waarop hij aan de joden zou
ontkomen. Hij moest het graf levend ingaan en levend verlaten
evenals Jona de vis levend inging en levend verliet. Deze profetie
van Jezus doet de stelling, dat hij aan het kruis een vervloekings-
dood stierf, voorgoed teniet.

TEKSTEN UIT DE EVANGELIEN 19



de droom van de vrouw van Pilatus

En toen Pilatus op de rechtersstoel zat, zond zijn huisvrouw
de boodschap tot hem:

Bemoei u toch niet met die rechtvaardige, want ik heb heden
in de droom veel om hem geleden. (Matth. 27:19)

Deze door God gegeven waarschuwing aan Pilatus, juist
op het moment dat de rechtszaak zou beginnen, was een
duidelijke openbaring van de wil van God aan Pilatus, die zelf
in de onschuld van Jezus geloofde en wist dat de joden Jezus
uit nijd aan hem hadden overgeleverd (Matth. 27:18).

Wat was dan wel de bedoeling van deze droom, die God aan
de vrouw van de landvoogd had getoond, indien Hij Jezus niet
van de dood dacht te redden? Toen volgens Mattheiis 2:13
Herodes Jezus in zijn kindsheid verzocht te doden, werd Jozef
ook door middel van een droom gewaarschuwd tegen Herodes’
boze bedoelingen om zodoende het leven van Jezus te redden,
en dientengevolge trok Jozef met hem en zijn moeder naar
Egypte.

Ook zo openbaarde God Zijn wil aan Pilatus door diens vrouw.
Ofschoon hij ogenschijnlijk Jezus aan zijn vijanden uitleverde om
hem te kruisigen (nadat de joden Pilatus hadden bedreigd met
een aanklacht tegen hem bij de keizer, indien hij Jezus zou
vrijlaten Joh.19:12), deed hij heimelijk al het mogelijke om hem
van de dood te redden. Hij hield de rechtszaak gaande tot zeer
laat, wel wetende dat het voor de joden niet wettig was om op de
sabbat lichamen aan het kruis te laten hangen na het vallen van
de nacht. Zodoende was de tijd, die voor de kruisiging overbleef
zo kort, dat het onmogelijk was voor Jezus om aan het kruis te
sterven. De kruisiging duurde daardoor slechts drie uren — een
te korte tijd om de dood te veroorzaken.

De hoofdman, die voor de kruisiging moest zorg dragen,
had een grote sympathie voor Jezus en geloofde Lucas in zijn
rechtvaardigheid. Zo braken de soldaten, wel de benen van de
twee misdadigers, die met Jezus gekruisigd waren, maar
de benen van Jezus niet.

Toen kwam er haastig een man op het toneel, die schijnbaar
niets met Jezus te maken had. Een rijke man, Jozef van
Arimathea genaamd, die volgens Johannes heimelijk

20 HOOFDSTUK 1



een discipel van Jezus was. Hij verzocht Pilatus om het lichaam
van Jezus. En Pilatus stond hem toe, zonder het bestaande
gebruik te volgen om inlichtingen over deze nieuwe persoon

in te winnen. Hierop namen hij en een vooraanstaand persoon
bij de joden, Nicodemus genaamd, het lichaam onder hun hoed
en handelden volgens de plannen die zij tevoren hadden

eJ’

gemaakt. Zij begroeven hem niet met anderen op een algemene

begraafplaats, maar legden hem met grote zorg in een nieuw
graf, dat Jozef uit een rots in zijn eigen tuin had gehouwen.
Hier konden zij hem behandelen zonder te worden gezien door
de joden, die druk bezig waren met hun religieuze ceremonién

in verband met de sabbat. Deze sabbat was een belangrijke dag.

En Jezus verliet, na genezen te zijn, het graf.

Dit toont ons dat Pilatus zijn plannen om Jezus van de dood
te redden met succes ten uitvoer had gebracht en het doel
bereikte, waarvoor God het voornoemde visioen aan zijn
vrouw had getoond.

TEKSTEN UIT DE EVANGELIEN

21






HOOFDSTUK 2

EEN REDELIJKE UITLEGGING VAN HET
OPSTANDINGSVERHAAL






Hieronder volgt een redelijke uitlegging van het opstandings-
verhaal, geschreven door twee geleerde en goed onderrichte

mensen, die de vier verhalen van de evangelieschrijvers terdege
hebben bestudeerd.

1. Professor Heinrich Eberhard Gottlob Paulus (1761-1851),
die in 1789 te Jena werd aangesteld als Professor in de Oosterse
Talen, werd in 1793 benoemd tot professor in de theologie en
is sinds 1811 hoogleraar in Heidelberg. Hij schrijft in zijn werk
Het leven van Jezus (1828):

De opstanding van Jezus moet onder dezelfde categorie
(premature begrafenis) worden ondergebracht, indien wij vast
willen houden aan het feit dat de discipelen hem in zijn natuurlijk,
door nagelen doorboorde lichaam zagen en dat hij voedsel in hun
tegenwoordigheid nuttigde. Dood door kruisiging ontstond feitelijk
door een verstijvingstoestand, die zich langzamerhand naar binnen
toe uitbreidde. Het was de langzaamste dood die er bestond.
Josephus zei in zijn geschrift tegen Apio, dat het hem te Tekoa als
gunst van Titus was toegestaan dat hij drie aan hem bekende
mannen van het kruis mocht afhalen. Twee van hen stierven, doch
de derde kwam weer bij. Jezus echter stierf bijzonder vlug. De luide
kreet, die hij onmiddellijk voordat zijn hoofd op zijn borst zonk
uitte, toonde aan dat zijn krachten verre van uitgeput waren
en dat de daarna ingetreden toestand een op de dood gelijkende
trance was. In zulke trances gaat het sterfproces door, totdat

HET OPSTANDINGSVERHAAL 25



het lichaam tot ontbinding overgaat. Dit alleen bewijst dat het
proces voltooid is en dat de dood werkelijk is ingetreden.

Bij Jezus, evenals bij de anderen, zou de levensvonk langzamer-
hand zijn uitgedoofd, ware het niet dat de Voorzienigheid terwille
van de uitverkorene op mysterieuze wijze had bewerkstelligd wat
bij anderen soms op een meer voor de hand liggende wijze door
menselijke zorg en vaardigheid geschiedde. De steek van de speer,
die we liever moeten zien als een oppervlakkige wond, moest
aderlating teweegbrengen. Het koele graf en de aromatische
zalf werkten de opstanding in de hand tot tenslotte storm
en aardbeving [ezus tot het volle bewustzijn deden wederkeren.
Gelukkigerwijze deed de aardbeving ook de steen van de ingang
van het graf wegrollen. De Heer ontdeed zich van zijn grafwindse-
len en trok tuinmanskleren aan. Hierdoor zag (volgens Joh. 20:15)
Maria hem voor een tuinman aan. Door de vrouw liet hij een
boodschap overbrengen aan zijn discipelen met het verzoek hem
in Galilea te ontmoeten en vertrok zelf daarheen. Te Emmaus
ontmoette hij in het schemer twee van zijn volgelingen, die hem
eerst niet herkenden, omdat zijn voorkomen door zijn lijden was
veranderd. Maar zijn manier van dankzeggen en brood breken
en ook de littekens van de nagelen in zijn handen openbaarden
hen wie hij was. Van hen hoorde hij, waar zijn discipelen zich
bevonden en hij keerde terug naar Jeruzalem en verscheen
onverwachts aan hen. Dit is de uitlegging van de schijnbare
tegenspraak tussen de boodschap om naar Galilea te trekken
en zijn verschijning te Jeruzalem.

Op deze wijze vertoefde Jezus 40 dagen bij hen, waarvan enige
tijd in Galilea. Door de ondergane mishandelingen kon hij zich
niet te veel inspannen. Hij leefde zo kalm mogelijk en verzamelde
kracht voor de korte ogenblikken, waarin hij onder zijn volgelingen
vertoefde om hen te onderwijzen. Toen hij zijn einde voelde
naderen, keerde hij naar Jeruzalem terug. In het vroege zonlicht
vergaderde hij met zijn volgelingen voor het laatst op de Olijfberg.
Hier hief hij zijn handen op om hen te zegenen, en zo, met zijn
handen nog in zegening opgeheven, nam hij afscheid. Een wolk
schoof zich tussen hem en zijn volgelingen, zodat hun ogen hem
niet konden volgen. En vanwaar hij was verdwenen verschenen
aan hun twee waardige figuren, die in werkelijkheid tot
de geheime aanhangers van Jezus in Jeruzalem behoorden. Deze

26 HOOFDSTUK 2



mannen vermaanden hen niet te staan wachten, maar tot handelen
over te gaan. Waar Jezus werkelijk stierf, kwamen ze nooit te
weten en zo kwamen ze ertoe om zijn vertrek als Hemelvaart

te beschrijven.

2. Mr. Ernest Brougham Docker m.a., rechter bij de arron-
dissementsrechtbank te Sydney, heeft een waardevol boek over
dit onderwerp geschreven, waarin hij de gehele getuigenis van
de Evangelién heeft uitgeplozen, zoals een rechter de getuigenis
van de registers nazoekt om zijn oordeel te vellen. Hieronder
volgt zijn opvatting over de opstanding:

Het idee dat de dode lichamen konden worden opgewekt,
heerste in de tijd van onze Here en vele honderden jaren voor en
na die tijd; feitelijk overal waar wetenschappelijk onderzoek nog
niet ontwikkeld was. Wij vinden een voorbeeld in de geschiedenis
van Elia, twee in die van Eliza, drie door Jezus bewerkt, de
opstanding van Jezus zelf en twee in de Handelingen van de
Apostelen. (blz. 16)

Irenceus spreekt over vele gevallen waar de geest in het voorheen
levende lichaam terugkeerde en de man het leven werd geschonken
op het gebed van de kerk.'

Een interessant voorbeeld van dit geloof van een ‘onweten-
schappelijk volk’ van deze tijd kan worden gevonden in een
artikel van Ds. W. Montgomery m.A. B.D., getiteld Schweitzer
als Zendeling (Hibbert Journal, juli 1914, blz. 885):

Wat de inboorlingen het meest imponeert is het gebruik van
verdovende middelen. De meisjes van de missiescholen schrijven
brieven naar meisjes van Europese scholen. In één van hun brieven
kunt u lezen:

‘Sedert de komst van de dokter hier gebeuren er wonderlijke
dingen. Eerst doodt hij de zieken, daarna maakt hij ze beter,
en dan brengt hij ze weer tot het leven terug.’

Welke grotere reputatie kan een wonderdokter zich wensen?

1. E.BB. Docker m.a. If Jesus Did not Die upon the Cross? A study in Evidence
Robert Scott Londen, 1920

HET OPSTANDINGSVERHAAL 27



Wat betreft het constateren van de dood lezen wij in
A.S. Taylor’s The Principles and Practice of Medical Jurisprudence,
3e uitgave door Th. Stevenson (1883), 1, blz. 78, het volgende:

De omstandigheden waarop wij mogen vertrouwen welke het
afdoende bewijs leveren van dood zijn de volgende:

1. De afwezigheid van bloedsomloop en ademhaling gedurende
ten minste een uur, waarbij zo nodig de stethoscoop is gebruikt.

2. De geleidelijke afkoeling van het lichaam, waarbij de romp
warm blijft, terwijl de ledematen koud zijn.

3. Terwijl het lichaam afkoelt, het geleidelijk optreden van een
verstijvingstoestand van de spieren, die achtereenvolgens de
ledematen en de romp aantast en zich uiteindelijk over het gehele
spierenstelsel uitbreidt.

Wanneer aan deze voorwaarden is voldaan staat het bewijs van
de dood vast.

Volgens een artikel in Physical Culture and Health van 15 juli
1912 schijnt het wel eens voor te komen dat zelfs bekwame
chirurgen zich in sommige gevallen kunnen vergissen, wanneer
zij de uitspraak doen dat de dood is ingetreden.

De doden herleven - een wonderlijke uitvinding werd kort
geleden door een Duitser gedaan in de vorm van een ‘Pulmotor’
die met goed gevolg is gebruikt op mensen. Door chirurgen dood
gewaande personen werden tot het leven teruggebracht, en dat
in volmaakte gezondheid!

Een jongeman, Haas genaamd, was door gas verstikt. Na
gedurende drie uren vergeefs te hebben getracht hem tot
bewustzijn te brengen, dachten zijn vrienden dachten dat hij dood
was. Na drie uren werk met de ‘Pulmotor’ kon de man weer
rechtop zitten en zijn verwondering en dankbaarheid uiten. Hij zei
dat hij zich weer zo gezond voelde als voorheen. Een dokter, die
voor het starten van het apparaat werd geroepen, zei dat Haas,
bij zijn aankomst, volgens medische begrippen in doodstoestand
verkeerde. Haas was de vijfde man die tot het leven terugkeerde.

Gevallen hebben zich ongetwijfeld voorgedaan waarin mensen,
die leden aan shock, flauwtes, catalepsie, hysterie of levenloosheid
door uitputting, door omstanders dood verklaard werden, alleen
omdat er levenloosheid en koude aan de opperviakte optrad en

28 HOOEFDSTUK 2



er geen uiterlijk teken van ademhaling en bloedsomloop te zien
was. Indien het vaststellen van leven en dood steeds aan zulke
lieden werd overgelaten en de begrafenis luttele uren later in
hun opdracht werd verricht, zou er ongetwijfeld voor de levenden
een kans bestaat op een premature begrafenis. Maar dit is

in geciviliseerde Europese landen zo goed als uitgesloten en

zou alleen het resultaat kunnen zijn van grove en misdadige
nalatigheid. (blz. 18)

Wanneer men aan de (door A.S. Taylor vermelde) principes
denkt bij de bovengenoemde wederopwekking, zouden wij dan,
indien het in de tegenwoordige tijd geschiedde, enige aarzeling
aan de dag leggen om te zeggen dat de Shunamietische jongeling
bewusteloos was door zonnesteek (11 Kon. 4:18-37); dat Eutyches
een shock kreeg door zijn val (Hand. 20:9-10); dat de dochter
van Jairus leed aan uitputting door haar ziekte? Het waren de
omstanders, die met de zekerheid van de onwetendheid (‘wetende
dat zij gestorven was’) spotten over de bewering van hem, die
werkelijk wist dat het meisje niet gestorven was, maar sliep
(Lucas 8:40-55). Hij bezigde een overeenkomstige uitdrukking
omtrent Lazarus, en het was alleen omdat hij het nodig achtte
tot het bevattingsvermogen van zijn discipelen te spreken toen
hij zei: ‘Lazarus is dood’ (Joh. 11:14).

Zouden wij de minste aarzeling aan de dag leggen dat deze,
en de gevallen van de jongeling van Zarphath (1 Kon. 17:17-24),
van het lichaam dat in Eliza’s graf werd geworpen (11 Kon. 13:21),
van de jongeling van Nain (Lucas 7:17-24) en Dorcas (Hand. 9:36-
41), voorbeelden waren van schijndood, mogelijk van catalepsie?
(blz. 19-20).

Nu zijn wij in de gelegenheid gesteld de vraaq te beantwoorden,
of Jezus werkelijk aan het kruis stierf. Wanneer wij de Evangelie-
verhalen nemen zoals ze zijn, is er een volledige afwezigheid van
alle maatstaven die werkelijke dood van schijndood moeten
onderscheiden. Jezus werd vilug in het graf gelegd, reeds enkele
uren na zijn bewusteloosheid aan het kruis.

Er was medisch noch stethoscopisch onderzoek en geen lijkschouw-
ing met degenen als getuigen, die het laatst met hem te doen
hadden. Wij hebben geen verklaring van Jozef van Arimathea, die
hem in het graf legde; geen van Nicodemus, die volgens zeggen bij
Jozef was en de gebruikelijke grafkruiden en zalf leverde; geen van

HET OPSTANDINGSVERHAAL 29



de tuinman, die onder de omstandigheden een belangrijke getuige
kon zijn geweest. (blz. 20)

Er is geen verklaring omtrent de tijd waarop hij het graf verliet.
Hij werd het eerst gezien door een persoon, die niet bij de
begrafenis betrokken was, 's morgens vroeg, op de derde
dag. Indien de uitdrukking ‘begrafenis’ wordt opgevat als een
teraardebestelling, dus dat hij, zelfs al leefde hij nog, na de
begrafenis toch wel gestikt zou zijn, dan moet er op worden
gewezen dat het graf een flinke, uit rots gehouwen ruimte
was, waarvan de ingang werd gesloten door een op een enorme
molensteen gelijkende ronde platte steen, die in een gleuf
voor de opening werd gerold en die de ruimte amper herme-
tisch zou kunnen afsluiten. Maar het is zeker overeenkomstig
de verklaring, dat hij onder de behandeling van Jozef
en Nicodemus de eerste nacht weer bijkwam. (blz. 21)

Dr. Sparrow Simpson gaat te ver wanneer hij zegt (The Resur-
rection and Modern Thought):

Aangenomen, zoals wij doen, dat alle getuigenissen overeen-
stemmen voor wat betreft dat het graf leeg was, moet de uitleg
van het feit uiteindelijk of het één, of het ander zijn; 6f dit was
mensenwerk, 6f het was Gods werk. Of mensenhanden namen
het lijk weg, of de Almachtige God deed de dode opstaan. Dat is
precies de vraag. Ik waag het op te merken dat dit niet precies
de vraag is. Wat zou men bijvoorbeeld zeggen, indien het
zogenaamde ‘lijk’ niet werkelijk dood was, en Jezus tot bewustzijn
terugkeerde? Ik zeg vol vertrouwen dat deze uitleg van het lege
graf toereikend en bevredigend is. Zij veronderstelt bedrog noch
mirakel. (blz. 25)

Wanneer wij, zoals hierboven is voorgesteld, terugkeren naar
de ontdekking van de wederkerende levensgeesten, wat zouden
wij redelijkerwijze verder verwachten? Dat, voordat de bijgekomen
Jezus het graf kon verlaten, hij van kleding moest worden voorzien.
Indien de tuinman bij de begrafenis behulpzaam was, zou het voor
hem dan niet heel natuurlijk zijn om naar zijn waarschijnlijk in of
nabij de tuin gelegen woning te gaan, kleren te halen en zo in de
nood te voorzien? Indien hij niet bij de begrafenis aanwezig was,
zou onder deze dringende omstandigheden de woning van de

30 HOOEDSTUK 2



tuinman de meest waarschijnlijke plaats zijn geweest voor het
krijgen van kleding. Zodra Jezus dan voldoende hersteld was,
zou hij van het graf naar de woning van de tuinman kunnen zijn
overgebracht, totdat hij naar een veilige plaats kon gaan. (blz. 32)
Daarom zal hij waarschijnlijk in de buurt van de tuin zijn
geweest, toen Maria Magdalena en de andere vrouwen 's morgens
vroeg arriveerden. Ze ontvingen een boodschap, misschien van de
tuinman of diens helpers (naderhand door het groeien van de
legende veranderd in één of twee engelen), waarin over zijn verrij-
zenis en wederkeer naar Galilea werd gesproken. Ook zouden zij
zelf gelegenheid krijgen hem te zien, omdat zij als zijn vrienden
bekend stonden. (blz. 33)

Dan zegt de schrijver omtrent de afgelopen eeuwen vanaf
de eerste tijd:

En indien een enkeling het hier en daar waagde zijn stem
in protest te verheffen (tegen hetgeen de meerderheid geloofde,
namelijk dat Jezus aan het kruis stierf), werd hij door het
geschreeuw van de menigte overstemd. Er zijn zelfs perioden in
de kerkgeschiedenis geweest waarin zulk een persoon grote kans
liep om levend te worden geroosterd, niet als martelaar, maar
als ketter. (blz. 34)

Hierna bespreekt de schrijver de tocht van Jezus naar Galilea,
vanwaar hij naar Damascus trok en zich aan Paulus toonde,
waarna hij zich naar Babylon begaf op weg naar het Oosten,
en tenslotte geeft de schrijver zijn eigen geloof weer in de
volgende woorden:

Voor mijzelf ben ik tevreden met te geloven dat hij, als mens,
door dezelfde poort ging — de enge en vreselijke poort van de
dood ~ waardoor alle andere mensen moeten gaan. (blz. 70)

Hij eindigt zijn boek aldus:
Ik moet herhalen dat wij niet weten (waar hij stierf). Het is
mogelijk dat Jezus, na in die afgelegen streken te hebben gepredikt
tot de verloren schapen van het Huis Israéls, stierf in Srinager,
en in het graf werd begraven dat nu zijn naam draagt. Het kan
zijn dat hij zijn Galilese schuilplaats nooit verliet, maar
tengevolge van zijn verwondingen een langzame dood stierf aan

HET OPSTANDINGSVERHAAL 31



een eenzaam kampvuur bij het meer van Tiberias, of op een
afgelegen bergtop, of in een afgezonderd dal, zodat niemand zijn
graf weet tot op deze dag...

Wij weten het niet en misschien is dat wel goed. De kerk is
tenminste gespaard gebleven van relikwieénaanbidding van zijn
beenderen. En aan zijn onbekende rustplaats mogen wij misschien
de laatste regels richten van het mooie gedicht van Mevrouw
Alexander over het graf van Mozes:

O, eenzaam graf,

Spreek tot ons vragend hart
En leer het stil te zijn.

Gods wegen van Gena,
Wegen ons onbekend,
Verbergt Hij eind’loos diep,
Van hem, die Hij bemint.

32



HOOFDSTUK 3

MODERNE MEDISCHE OPINIE






De theorie dat Jezus gewoon aan het kruis in zwijm viel
en door menselijke hulp weer bijkwam is zeer oud.

In 1928 stelde Maulvi A.R. Dard, in die tijd redacteur van
The Review of Religions, een schriftelijke vraag aan de christelijke
zendelingen, kerkelijke hoogwaardigheidsbekleders en
professoren omtrent deze theorie. De christelijke zendelingen
antwoordden dat de bezwijmingstheorie van de hand gewezen
was. Vele anderen erkenden hun onwetendheid aangaande dit
punt. Na hun antwoorden te hebben weergegeven, schrijft
de redacteur:

Uit deze antwoorden blijkt overduidelijk dat de
bezwijmingstheorie in het geheel niet van de hand is gewezen.

Zij bekennen zelfs dat die theorie dezer dagen moedwillig nieuw
leven is ingeblazen.

De Bisschop van Birmingham kan niet zeggen of de bezwijmings-
theorie door alle kritische geleerden wordt genegeerd.

Kanunnik Streeter zeqgt dat het idee weer werd opgehaald in
The Brook Kerith, en de Bisschop van Durham, een van de meest
vooraanstaande en geleerde autoriteiten van de Anglikaanse Kerk,
zeqt zonder aarzelen:

‘Het is amper juist te beweren dat de bezwijmingstheorie, als
verklaring van de Evangelieverhalen van de opstanding van Jezus,
van de hand is gewezen. Ze is weer naar voren gebracht in een
slechts korte tijd geleden verschenen werk, ‘Paganism in our
Christianity’, door Arthur Weigall.’

MODERNE MEDISCHE OPINIE 35



Met terzijdelating van de trouwe aanhangers van deze theorie
zoals Paulus, Venturini en Schleiermacher’, zullen wij slechts
twee belangrijke geschriften noemen, die zojuist zijn verschenen:
1. Dog Jezus pa korset 7 door Hugo Toll (Stockholm);
2. Le Proceés de Jésus door M. Paul Roué (Parijs);
Dan is er nog het zeer belangrijke boek The Crucifixion
of Jesus, by an eye-witness, uitgegeven in Los Angeles in het jaar
1919, dat op aanschouwelijke wijze het geheel weergeeft.*
Hieronder geef ik uit hetzelfde nummer van de Review
of Religions de zienswijze weer van Dr.Hugo Toll, een
vooraanstaande medische autoriteit in Zweden. In het jaar 1928
was hij volgens de redacteur van de Review of Religions zeventig
jaar oud en bekleedde de leidende functie van het Stockholmse
ziekenhuis van 1897 tot 1923. De geleerde dokter beargumenteert
op medische gronden dat Jezus niet aan het kruis stierf. De
vertaling van hetgeen Dr. Toll in zijn boek Dog Jezus pa korset?
heeft geschreven, luidt, met enige rectificaties, als volgt:

Kruisiging was lang voor de tijd van Jezus heel gangbaar en de
Romeinen gebruikten dit strafmiddel veelvuldig. Ze wilden hun
slachtoffers niet meteen doden en de kruising was dan ook een
langzame marteling. Het was een volksvermaak. Er bestond geen
vastgestelde methode, dus konden de scherprechters hun
slachtoffers naar believen behandelen. Soms bonden zij hen alleen
met touwen vast, soms spijkerden zij hen met nagelen doorhanden.
Het slachtoffer leed naar lichaam en geest, terwijl de schande wel
het ergste was. Zij kruisigden slechts slaven, mensen van zeer lage
stand en ook misdadigers, verraders en opruiers.

Jezus hing zeer waarschijnlijk naakt aan het kruis. In die tijd
van het jaar was het koud (Joh. 18:18). Voor de kruisiging boden
zij Jezus iets te drinken aan. Wij weten niet zeker wat het was,
wijn en gal of wijn en mirre, maar toen hij ervan had geproefd,
wilde hij het niet drinken (Matth. 27:34). Wanneer de keel door
verdriet is dichtgesnoerd, kan men niet drinken. Dit kan ook een
bewijs zijn van tijdelijke zenuwzwakte. Mattheiis 27:50 zegt dat

1. Zie The Quest of the Historical Jesus door Albert Schweitzer,

vertaald door W. Montgomery, Londen 1910.
2. Review of Religions, no. 9, 1928,

36 HOOFDSTUK 3



Jezus ‘met luide stem riep en de geest gaf ’ (de nadruk ligt op
‘luid’).

De hoofdman over honderd nam hier notitie van. Hij wist
denkelijk bij ondervinding dat mensen gewoonlijk niet sterven door
luid te roepen. Toen Jezus luid riep moest hij daarvoor de kracht
hebben gehad.

Er zijn in het Johannesverhaal voor een arts interessante
gegevens, omdat ze zo realistisch zijn en ten sterkste een aanval
van shock en instorting karakteriseren. De meest gebruikelijke
oorzaak van bezwijming is dat het hoofd wegtrekt, waarbij de
patiént verbleekt. Wanneer hij wordt neergelegd, voelt hij een
vreselijke droogte in keel en mondholte en zal alleen een woord
stamelen of roepen: ‘water’. Een bezwijmingsstuip kan in de dood
overgaan, en zo kon de stervende om water hebben geroepen, doch
gewoonlijk vraagt een stervende daar niet om. Zijn lippen worden
zienderogen droger, soms slikt hij een lepeltje water, indien
toegediend, misschien wel omdat hij te zwak is om het af te slaan
{ofschoon hij het meestentijds zal afslaan). De bezwijmende echter
begint (na een ondragelijk gevoel van dorst) zijn bewustzijn te
verliezen. De aarde schijnt onder hem te verdwijnen en hij heeft
het gevoel alsof hij vliegt. Nu zal hij als laatste vaarwel misschien
roepen: ‘Ik sterf. Doch een stervende, die geheel door bloedverlies
en marteling is uitgeput, zal zijn mond slechts openen om te
ademen: hij zal nooit de dramatische woorden zeggen: ‘Ik sterf.’
En Jezus zei: ‘Het is volbracht.

Hij bad voor zijn vervolgers. Hij zag de rovers aan hun kruisen,
voordat hij aan het zijne was genageld. Dan denkt hij aan zijn
eigen bevrijding en aan die van de mensheid. Hij denkt eenvoudig
en natuurlijk aan zijn moeder en haar toekomst, als een goede
zoon. Hij had gedacht de Messias te zijn, dat hij het koninkrijk
Gods zou opbouwen. Misschien zou hij dat door zijn lijden kunnen
doen slagen. Hij herinnert zich een Psalm van David:

‘Mijn God, mijn God, waarom hebt Gij mij verlaten?’

Eindelijk doen nood en bezwijming hem aan zichzelf denken:

‘Vader in Uwe handen beveel ik mijn geest’.

Verder zeqt hij: 'Ik heb dorst’.

MODERNE MEDISCHE OPINIE 37



Wat deed Jezus sterven? In de Evangelién wordt alleen vermeld
dat hij ‘de geest gaf’. Hiermee is bedoeld dat hij stierf.

De hoofdman moet dat ook gedacht hebben, anders zou hij
de benen van Jezus hebben laten breken. Mensen kunnen door
een schijnbaar niets sterven.

Ze kunnen door angst of shock sterven. Doch weinigen sterven
door kruisiging. Eusebius heeft voorvallen vermeld over de
gerechtelijke vervolging onder Diocletianus en hij zegt dat
gekruisigden pas na vele dagen stierven door uitputting, honger,
of aanvallen van roofvogels en wilde dieren. De rovers, die met
Jezus waren gekruisigd, leefden 's avonds nog en de soldaten
moesten ze afmaken. Toen Jozef van Arimathea Pilatus om het
lichaam van Jezus vroeg, bevreemdde het de landvoogd dat Jezus
reeds gestorven zou zijn, daar hij ondervinding had van deze
dingen en hij ondervroeg de hoofdman. Jezus kon van uitputting
en bloedverlies zijn gestorven, maar het is zeer twijfelachtig.

de speerwond

Was Jezus dood geweest, dan zou er geen bloed te voorschijn
zijn gekomen. Johannes, de enige die deze gebeurtenis vermeldt,
kende misschien de belangrijkheid van dit verschijnsel. Zij, die
het later begrepen, durfden er niet over te spreken. Jezus werd s
morgens gegeseld. Wij weten dat een sterke irritatie van de huid
slijmgezwellen en blaren kan veroorzaken. Er is een waterige
uitzweting, die door de huid dringt en kleine en grote blaren
vormt. Dit wordt genoemd: ‘Epanchements traumatiques de
serosité, le collement de la peau’ ofwel ‘wondhelende waterige
ettering, het vastkleven van de huid'.

Een van de soldaten zaqg de blaren en, misschien uit
kwaadaardigheid, misschien uit onbezonnenheid, verwondde hij
Jezus zodat bloed en water uit zijn zijde stroomden. Nu was Jezus,
schijnbaar dood — bewusteloos. De arme onwetende mensen begre-
pen niet dat hij niet dood was. Zij schijnen hem in een tijdelijk graf
te hebben begraven. Hier legden zij hem, daar het graf dichtbij
was. Misschien vond hij een afgedragen tuinmans jas. Toen
Maria hem niet herkende, sprak hij smekend dat enkele woord:

‘Maria’. Maar het toonde zijn hulpeloosheid en eenzaamheid.

38 HOOFDSTUK 3



Dan herkent zij hem. Zij wil zijn handen kussen, doch hij zegt:

‘Raak mij niet aan’. Hij voelde door zijn verwondingen zo'n pijn
over zijn gehele lichaam, dat hij haar aanraking niet kon
verdragen. Wanneer hij zegt:

‘Ik ben nog niet tot mijn Vader gegaan’, gebruikt hij de bloem-
rijke taal van het Oosten. Hij bedoelde: ‘Ik ben nog niet gestorven'.

Maar hij was zo gebroken en ziek en ontredderd, dat hij zich
voelde alsof hij elk moment zou kunnen sterven, en daarom zond
hij zijn broederen zijn beste wensen. Is het niet volkomen natuur-
lijk? Hij had de laagste straf van die dagen ondergaan. Hij was een
veroordeelde en een verworpene. Hij mocht het land niet met zijn
aanwezigheid verontreinigen en hij durfde zich niet in het open-
baar te vertonen, uit vrees dat zijn vijanden hem zouden vinden.
Hij was zo geintimideerd dat hij zich in de tuin verschool; en toen
hij op een dag op de eenzame weg naar Emmaus liep, ontmoette
hij daar zijn discipelen, doch slechts voor korte tijd. Zij durfden
hem geen hulp aanbieden, noch met hem te lopen uit angst voor
ontdekking.

Indien de discipelen hem weer zijn gezondheid hadden doen
herkrijgen, zouden zij hem niet alleen hebben laten verder gaan,
hongerig en zonder vrienden. Door boodschappers sprak hij af
hen op een afgelegen plaats te ontmoeten. Af en toe verdween hij
en tenslotte verliet hij hen voorgoed.

Slechts eenmaal sprak hij op hoge toon: ‘Mij is gegeven alle
macht over Hemel en aarde!’ (Matth. 28:18). Wij dokters weten wat
dat is; wij noemen dat ‘dementia paranoides’ (grootheidswaanzin).

Er bestaat in het Oosten een godsdienstgemeenschap, die
gebaseerd is op het geloof dat Jezus na de kruisiging nog leefde,
naar India trok en zich daar uiteindelijk onder de naam Isa
vestigde in Srinagar (Stad van Geluk), in het heerlijke dal van
Kashmir. Er wordt gezegd dat hij daar tot zijn 120e jaar geleefd
heeft en dat hij daar ook begraven is. Men zegt dat zijn naam Juz
Asaf is. De naam van de gemeenschap is volgens de 'Enzyklopddie
des Islam’van 1913, B blz. 218, ‘Ahmadiyya’.

Deze vrije opinie van een zeer vooraanstaande medische

autoriteit in Zweden, gegeven na een nader onderzoek van
de Evangelién, laat geen onbevooroordeeld mens in twijfel dat

MODERNE MEDISCHE OFINIE 39



Jezus in feite niet aan het kruis stierf, en indien hij nadat hij van
het kruis was genomen door een autoriteit op medisch gebied
was onderzocht, zou deze dit zeer zeker hebben bevestigd.

40 HOOFDSTUK 3



HOOFDSTUK 4

VOER JEZUS TEN HEMEL?






Uit de vier Evangelieverhalen blijkt duidelijk dat Jezus met zijn
stoffelijk lichaam uit het graf kwam. Toen de discipelen hem
voor een geest aanzagen, zei hij:

‘Ziet mijne handen en mijne voeten, dat ik het ben; betast mij
en ziet, want een geest heeft geen vlees en beenderen gelijk gij ziet
dat ik heb.’

Dan vroeg hij hen:

‘Hebt gij hier iets om te eten?’ En zij gaven hem een stuk
gebraden vis (en honingraat) en hij nam het en at het voor hunne
ogen. (Lucas 24:39-43)

Hij ontmoette zijn discipelen alleen in het geheim of op
afgelegen plaatsen uit vrees om wederom gevangen genomen
te worden. Hij toonde zich niet aan anderen, daar Petrus zei:

God had hem laten openbaar worden, niet aan al het volk, maar
aan getuigen tevoren door God uitverkoren, aan ons, die met hem
gegeten en gedronken hebben, nadat hij uit de doden is opgestaan.

(Hand. 10:41)

Was hij uit de dood verrezen of was zijn lichaam verwisseld
of veranderd in een astraal lichaam, dan zou hij voor dood
of gevangenneming geen vrees hebben gekoesterd. Integendeel
zou hij zich juist aan zijn tegenstanders hebben getoond en
in openbare bijeenkomsten zijn bestaan hebben bekend gemaakt,
en hoe hij de dood had overwonnen. Maar hij nam alle

VOER JEZUS TEN HEMEL? 43



voorzorgsmaatregelen voor zijn veiligheid, omdat hij nog een
sterfelijk lichaam had en dood en gevangenneming vreesde.
Verschillende commentatoren aarzelen niet te verklaren

bij Lucas 24:39:

Eén der grootste ketterijen in de oorspronkelijke kerk was
datgene, wat in directe tegenspraak met dit vers en met andere
verzen verklaarde dat Christus slechts een geestverschijning of
schim was, zonder werkelijk lichaam, en bijgevolg zonder werkelijk
lijden. Dit opgestane lichaam van Jezus was hetzelfde, waarin hij
leed, ten Hemel voer en aan de rechterhand Gods zit.

Hij vroeg zijn discipelen of zij iets voor hem te eten hadden
en hij at voor hun ogen; hij reisde de gehele afstand van
Jeruzalem tot Galilea te voet, niet over de hoofdweg maar langs
grote omwegen om eventuele vervolgers te ontlopen, wat
overbodig was, indien hij een ander dan een aards lichaam had

gehad.

de onverwachte verschijning

Toen de deuren gesloten waren, uit vrees voor de joden, kwam
Jezus waar zijn discipelen waren vergaderd, en trad in hun
midden. (Joh. 20:19).

Ook deze bewering toont niet aan dat Jezus opstond in een
astraal lichaam. De verschillende commentatoren zeggen omtrent
Lucas 24:39:

Hoe een lichaam van viees en beenderen door gesloten deuren
kon gaan, weten wij niet.

Naar mijn mening toont het niet aan dat de verschijning
van Jezus buitengewoon of miraculeus was of dat hij niet
in zijn stoffelijk lichaam was. Zelf toonde hij, door hun zijn
handen en zijde te tonen, dat hij een vleselijk lichaam had,
en zij waren verheugd hem te zien. Dit vers toont alleen aan,
dat Jezus tot zijn discipelen kwam, waar zij vergaderd waren
uit vrees voor de joden, waarschijnlijk in een sombere leemhut,
en hoogstwaarschijnlijk kwam Jezus gelijk met hen naar binnen.
Zelfs is het niet ondenkbaar dat hun gastheer (zij waren vreem-
delingen in Jeruzalem) of Esseense vrienden van Jezus hem

44 HOOFDSTUK 4



binnenleidden door een geheime deur, want er waren vele
deuren. Lucas, die deze gebeurtenis vermeldt, heeft de deuren
niet genoemd, wat duidelijk aantoont dat dit geen belangrijk deel
uitmaakte van de gebeurtenis. Anders zou hun veronderstelling,
dat zij een geestverschijning zagen, zeer goed gefundeerd zijn.
Maar Jezus ontkende dit zelf en bewees het tegendeel door hun
zijn handen en zijde te tonen en door zijn aan duidelijkheid niets
te wensen overlatende bewering, dat hij dezelfde Jezus was met
zijn eigen lichaam van vlees en beenderen.

Ik had bovenstaande reeds neergeschreven toen ik het boek
vond van Mr. Docker, If Jesus did not die upon the Cross?,
waarin hij een dergelijke uitlegging geeft van deze onverwachte
verschijning. Op blz. 14-16 schrijft hij:

Sommigen hebben verondersteld dat zijn lichaam na de krui-
siging met bovennatuurlijke macht was begaafd, zoals bijvoorbeeld
de macht om door gesloten deuren te gaan... Doch er is werkelijk
geen grond voor deze veronderstelling. De eerste drie Evangelisten
rangschikten de bijzonderheden die ze gaven omtrent de
verschijning zo voorzichtig mogelijk om het idee van een
geestverschijning uit te sluiten, en zelfs Johannes spreekt niet
uitdrukkelijk van een gesloten deur. Wanneer wij zijn woorden
voor letterlijk juist houden, is het zeer redelijk om te zeggen dat
Jezus zich in Jeruzalem verborgen hield tot zijn terugkeer naar
Galilea. Er is uitdrukkelijk beweerd dat hij niet in het openbaar
verscheen: Natuurlijk niet, want indien de autoriteiten te weten
zouden komen dat hij nog leefde, zou hij wederom gevangen
genomen worden en gedood, en daarom zegt Johannes dat de
deuren gesloten waren uit vrees voor de joden. De op deze wijze
gesloten deuren zouden de buitendeuren zijn. De meest geschikte
plaats om zich te verbergen zou het huis van zijn vrienden zijn,
waar hij en zijn discipelen gewoonlijk vergaderden, waar hij van
voedsel kon worden voorzien en waar hij zijn wonden kon hebben
verzorgd. De gesloten buitendeuren zouden hem er niet van weer-
houden vanuit een ander gedeelte van het huis de kamer binnen te
komen, onopgemerkt tot hij in hun midden trad. De veronderstel-
ling dat de opgestane Jezus macht had onzichtbaar te worden,
komt voort uit het verhaal van Lucas over de reis naar Emmaus.
‘Hij verdween voor hen’ toen hij het huis verliet.

VOER JEZUS TEN HEMEL? 45



Dr. Arthur Wright gaat zo ver te zeggen dat hij het ene ogenblik
in Emmaus was en het volgende ogenblik in Jeruzalem. Op het ene
moment was hij in de zintuiglijke wereld, op het andere in de
geestenwereld (‘Christ’s claim’ etc., The Interpreter, juli 1916,
blz. 385), daarbij blijkbaar vergetend, dat volgens het verhaal
van Lucas de twee discipelen Emmaus voor Jezus verlieten en ook
voor hem in Jeruzalem aankwamen. Het is moeilijk aan te nemen,
dat Lucas iets meer bedoelde dan dat hij haastig vertrok (omdat
hij naar Jeruzalem terug moest) wanneer wij bedenken dat het
verhaal onmiddellijk wordt gevolgd door bewijzen, die Jezus zelf
gaf, dat zijn lichaam nog steeds uit vlees en beenderen bestond
en dat hij geen geestverschijning was.

Indien het waar is, dat hij Thomas vroeg zijn hand in zijn zijde
te leggen (Joh.20:27), als het waar is dat hij sprak tot zijn
twijfelende discipelen,

Ziet mijne handen en mijne voeten, dat ik het ben; betast mij
en ziet, want een geest heeft geen vlees en beenderen gelijk gij ziet
dat ik heb (Lucas 24:39), als het waar is dat hij at in het bijzijn
van zijn discipelen, als het waar is dat hij zich als tuinman
vermomde na het verlaten van het graf, als het waar is dat hij
de hele afstand van Jeruzalem naar Galilea te voet aflegde
en als het waar is dat hij alle voorzorgsregelen trof tegen
inhechtenisneming, dan is het overduidelijk dat de bewering
dat hij door gesloten deuren ging en dat hij een astraal lichaam
had, niet letterlijk kan worden opgevat. Er blijft ons daarom
niet anders over dan aan te nemen dat hij na zijn opstanding
nog steeds een normaal lichaam had van vlees en beenderen.

Dit noodzaakt ons ook te geloven, dat het verhaal waarin
de Evangelisten spreken over de veertig of meer dagen na
de kruisiging, waarop hij in de hemel werd opgenomen, een
mythe is {indien letterlijk opgevat). Want na het feit vast te
stellen, dat hij een lichaam van vlees en beenderen had, is het
dwaas te beweren dat een uit waterdamp bestaande wolk hem
ten hemel kon opheffen. Geen wolk kan een lichaam optillen;
geen sterveling ten Hemel varen. Indien hij nu een astraal
lichaam had, waar was dan zijn vleselijk lichaam gebleven?

Hij liet het niet in het graf achter en wij hebben gezien
dat hij er zich in bevond gedurende de rest van zijn verblijf in

46 HOOFDSTUK 4



zijn geboorteland. Het is geheel in tegenstrijd met de gezegden
van Jezus om (zoals wij hierboven aanhaalden) te zeggen dat
hij ten hemel voer in zijn stoffelijk lichaam, daar hij zei:

En niemand is ten Hemel opgevaren, dan die uit de Hemel is
nedergekomen (Joh.3:13). Het is duidelijk dat hij niet uit de hemel
neerdaalde in zijn sterfelijk lichaam, daarom kon hij er ook niet
in ten hemel varen. Om te zeggen dat hij met zijn lichaam van
vlees en beenderen aan de rechterhand van God zit, een zuiver
heidens idee, is zo belachelijk dat weerlegging overbodig is.

De verzen waarop de Hemelvaarttheorie is gebaseerd, zijn niet
betrouwbaar en overtuigend genoeg om zo'n belangrijk dogma
te handhaven. Mattheiis zegt niets over de Hemelvaart. Marcus
zegt dat Jezus zijn discipelen de boodschap zond hem in Galilea
te ontmoeten (16:17), en iets verderop, na nog enige
verschijningen, spreekt Jezus de discipelen toe (15-18)

Dan volgt vers 19:

De Here dan werd, nadat hij tot hen gesproken had, opgenomen
in de Hemel en heeft zich gezet aan de rechterhand Gods.

De laatste woorden ‘en heeft zich gezet aan de rechterhand
Gods’ maken de gehele bewering zeer twijfelachtig, daar het
onaanneembaar is dat de schrijver zelf mee ten hemel voer en
Jezus aan de rechterhand van God zag zitten. En in de uitgave
van de Encyclopedia Britannica x1v (1945), p. 910, wordt betoogd
dat de verzen 9-20 klaarblijkelijk van latere dagtekening zijn.
Het verhaal van Marcus kan daarom niet als basis voor dit
dogma dienen.

Lucas zegt (24:50-51):

En hij leidde hen tot aan Bethanié toe, en hief zijn handen op
en zegende hen. En het geschiedde, terwijl hij hen zegende, dat
hij van hen scheidde en opgevoerd werd in den Hemel.

Deze laatste woorden ‘en opgevoerd werd in den Hemel’
komen in de nieuwe vertaling van het Nederlands Bijbel-
genootschap niet meer voor, daar het een toevoeging was [vert.].

En dan lezen wij in Handelingen 1:9:

En toen hij deze dingen gezegd had, werd hij opgenomen, zodat
zij het zagen, en een wolk nam hem weg voor hun ogen.

Maar om door een wolk voor hun ogen te zijn verborgen
betekent nog niet dat hij ten hemel voer. Het is heel goed

VOER JEZUS TEN HEMEL?Y 47



mogelijk dat hij een door wolken omhulde bergtop beklom
en zo uit hun gezicht verdween. Daarna kan hij de berg aan
de andere zijde zijn afgedaald om naar een veiliger oord

te reizen, ver weg van de boze kuiperijen van de joden.

De verhalen omtrent de Hemelvaart bij Marcus en Lucas
zijn toevoegsels van onbekende personen. Ook merken wij
op dat de Evangelisten over belangrijke punten niet overeen-
stemmen. Volgens Lucas 24:50 vaart Jezus ten hemel vanaf
Bethanié, Marcus 16:19 geeft geen nadere plaatsaanwijzing.

Bij Handelingen 1:9 moet men aan Jeruzalem denken.
Johannes 21 zegt dat hij van zijn discipelen scheidde bij
het meer van Tiberias, zonder van een Hemelvaart melding
te maken. Weigall schrijft:

De Hemelvaart werd in de vroeq christelijke geschriften,
namelijk de Brieven, niet genoemd, noch werd ze blijkbaar
genoemd in het (oudste} Evangelie van Marcus, want de woorden
‘werd hij in de Hemelen opgenomen' zijn zeer vaag en werden
ingelast in de laatste twaalf verzen, die nu door praktisch alle
Bijbelgeleerden als een veel latere toevoeging worden beschouwd.

Verder zegt hij:

Zulk een Hemelvaart was het gebruikelijke einde van alle
mythologische legenden van Heidense goden, zoals het ook was
met het legendarische leven van Elia. De god Adonis, wiens vere-
ring een bloeiperiode beleefde in de landen waar het Christendom
opgroeide, moet in het bijzijn van zijn volgelingen na zijn opstan-
ding ten Hemel zijn gevaren. Overeenkomstig voeren ook Dionysos,
Herakles, Hyacinthus, Krishna, Mithra en andere godheden ten
hemel. (Weigall Paganism in our Christianity blz. 99- 101)

Volgens Harold T. Wilkins' Secret Cities of Old South America
{1950) blz. 96-101 zou in Zuid Amerika voor Christus het geloof
hebben bestaan aan een gekruisigde, na drie dagen uit de dood
opgestane en ten Hemel gevaren god Bocab.

Zo komen wij tot de conclusie dat het een grove fout is om
de Hemelvaart op zulke losse gronden te baseren.

48 HOOFDSTUK 4



HOOFDSTUK 5

HOE ONTSTOND HET GELOOF DAT JEZUS AAN
HET KRUIS STIERF EN TEN HEMEL VOER?






Indien het waar is, zoals wij in de vorige hoofdstukken hebben
aangetoond, dat Jezus levend van het kruis werd gehaald,
waarom geloofden de eerste christenen, zoals bijvoorbeeld Petrus
en Paulus, dan in zijn kruisdood? Want het blijkt duidelijk uit
de brieven die op hun naam staan, dat de kruisdood en de
daaropvolgende opstanding de voornaamste punten van hun
leer uitmaakten, wat ook heden bij de meeste christenen nog
het geval is.

Ongetwijfeld is het nodig de zaak volledig uiteen te zetten.
De discipelen van Jezus verlieten hem en vluchtten in paniek
toen hij werd gevangengenomen en zij waren, met uitzondering
van Johannes, bij de kruisiging niet aanwezig, noch toen hij van
het kruis werd genomen. Hij ontmoette zijn discipelen heimelijk
en op afgelegen plaatsen om hun geloof te sterken, en trad uit
vrees voor inhechtenisneming niet in het openbaar op. Indien
hij hen niet meer had ontmoet en van zijn redding overtuigd,
zou hun geloof in zijn Messiasschap allicht zijn geschokt en zij
zouden van gedachte zijn veranderd, wanneer zij hadden gezien
dat hij, die zij voor de Beloofde Messias van de joden hadden
gehouden, een vervloekingsdood was gestorven. Daarom toonde
hij zich aan hen om zodoende hun wankelend geloof te sterken.

Zijn ontkomen aan de klauwen des doods was inderdaad een
krachtig bewijs ten gunste van zijn aanspraak en dit steunde
hen niet weinig. Toen hij, na aan de Zee van Tiberias afscheid

KRUISDOOD EN HEMELWVAART 51



van hen te hebben genomen, naar een ander land trok,

stonden zij stevig in hun schoenen en trachtten zij zijn aanspraak
op het Messiasschap aan de joden te verkondigen. Maar dezen
vervolgden hen. Sommigen van hen werden zonder meer gedood
of gestenigd. De joden bestreden hun aanspraak, berispten

en bespotten hen en verzekerden hen, dat zij hun Messias een
vervloekingsdood hadden doen sterven. De discipelen konden
niets over de vlucht van Jezus zeggen, daar de autoriteiten hen
dan de wreedste vervolgingen zouden hebben doen ondergaan.
Daarom is het heel goed mogelijk dat zij de zaak voor hen verbor-
gen hielden en zeiden, dat Jezus was opgestaan uit de dood, daar
de joden het algemeen bekend gemaakt hadden dat hij was
gestorven, en voegden hieraan toe dat hij ten hemel was gevaren,
waarmee zij in het begin misschien wel wilden zeggen dat hij
naar een veiliger oord was uitgeweken.'

Dit antwoord kon de joden echter niet bevredigen, daar ze hem
niet in feite ten Hemel hadden zien varen en ze geloofden dan
ook, dat hij de vervloekingsdood was gestorven. Bovendien was
de prediking van de discipelen, volgens de leerstellingen van hun
meester, alleen beperkt tot de joden. Het is duidelijk dat het voor
de joden niet gemakkelijk was in Jezus te geloven op grond van
de nederige afkomst van zijn discipelen, terwijl Jezus zelf er niet
in geslaagd was hen te overtuigen. Anderzijds was prediking aan
andere volkeren uitgesloten. Ten eerste, omdat deze de
Mozaische wet niet zouden aannemen, en ten tweede omdat

1. De term ‘Hemel’ werd gebruikt voor welke verheven plaats dan ook,
zoals we bijvoorbeeld in Exodus 19-20 lezen dat de Heer nederdaalde
op de top van de berg Sinai en tot Mozes sprak. Maar in Hoofdstuk
20:22 wordt het woord ‘'Hemel’ gebruikt in plaats van bergtop.
Bovendien lezen wij in Shab. 8ga, Ex. R, LX1: Voordat Mozes ten
Hemel voer, zei hif dat hij op de voormiddag van de eenenveertigste
dag zou nederdalen (Jewish Encyclopeedia, deel g, blz. 50 ‘Moses').
En in Exodus 24:18 wordt duidelijk vermeld dat Mozes midden
in de wolk ging, nadat hij op de berg geklommen was, en hij bleef
op die berg veertig dagen en veertig nachten. Insgelijks besteeg
Jezus de top van de Olijfberg en verborg een wolk hem voor hun
ogen. Daar de discipelen hem de bergtop zagen bestijgen, zeiden
zij naar het bovenvermelde gebruik dat hij ten Hemel was gevaren.

52 HOOFDSTUK 5



Jezus hun had verboden het Evangelie aan de heidenen te
verkondigen.

In deze weinig belovende omstandigheden stond er een man
op, Paulus genaamd, die, ofschoon hij geen apostel was, het recht
op het apostelambt baseerde op een visioen, wel wetende dat zijn
beweringen anders weinig kans op erkenning zouden ontmoeten.

het visioen van Paulus

Het visioen dat hij zag is vermeld in Handelingen g9, 22 en 26.
Wanneer wij de verhalen stuk voor stuk bestuderen, vinden wij
ze met elkaar in tegenspraak:

1. Wij lezen in hoofdstuk 9:3-7 dat hem plotseling een licht van
de hemel omscheen, dat hij ter aarde viel en een stem hoorde, die
tot hem zei:

‘Saul, Saul,"... en degenen, die zijn reisgenoten waren, stonden
verslagen, want ze hoorden wel een stem, maar zagen niemand.

In hoofdstuk 22:9 zegt hij echter:
En die met mij waren zagen wel het licht, en verschrikten, maar
de stem desgene die met mij sprak, hoorden zij niet.

2. In hoofdstuk 9:4 lezen wij dat alleen hij ter aarde viel en de
anderen versteld stonden (9:7), maar in hoofdstuk 26:14 beweert
hij dat hij en al zijn metgezellen ter aarde vielen.

3. In hoofdstuk 22:10 zegt hij dat Jezus, op zijn vraag wat hij
zou doen, antwoordde:

‘Sta op en ga naar Damascus, daar zal u alles gezegd worden
wat u opgelegd is te doen’.

Toen hij te Damascus arriveerde, kwam een zekere Ananias
tot hem en zei hem wat te doen. In hoofdstuk 26 bericht hij hier
echter niets van, doch beweert daarentegen dat Jezus zelf tegen
hem zei wat hij moest doen (15-18).

Met deze tegenstrijdigheden voor ogen omtrent het visioen,

waarop Paulus zijn aanspraak op het apostelambt grondvestte,
moeten wij de juistheid ervan wel betwijfelen. Indien wij echter

KRUISDOOD EN HEMELVAART 53



toegeven dat hij een visioen zag, kunnen wij nog niet zeggen
dat een visioen alleen een gezonde basis kan vormen om een
aanspraak van het apostelambt er op te grondvesten.
Hij aanvaardde echter het christendom te Damascus en begon
onmiddellijk in de synagogen te prediken dat Christus de Zoon
van God was en verbijsterde de in Damascus wonende joden
door aan te tonen dat dit de werkelijke Christus was. De joden
echter beraamden een plan om hem te doden (Hand. 9:23).
Toen Stefanus voordien door de joden gestenigd werd, werkte
Paulus daaraan met volle instemming mee (Handelingen 22:20).
En er was een grote vervolging tegen de gemeente te Jeruzalem,
en zij werden allen verstrooid, behalve de apostelen.
(Handelingen 8:1)

Paulus gaat naar de heidenen

Na de vervolgingen door de joden en hun hardnekkige ver-
werping van de aanspraken van Jezus te hebben ondergaan,
en ontevreden met de langzame en niets belovende vooruit-
gang van het Christendom, trok hij zich terug naar een afgelegen
plek in Arabié (Gal 1:17), om daar zijn nieuwe positie te over-
peinzen.

Hij kwam op een gedachte, die zelfs Jezus niet had gehad,
namelijk dat het christendom aan de heidenen moest worden
gepredikt. Drie jaren later ging hij naar Jeruzalem om persoonlijk
met Petrus kennis te maken (Gal 1:18).

Hij trachtte zich bij de discipelen aan te sluiten, maar zij
wilden eerst niets van hem weten. Hij ontmoette de apostelen
door bemiddeling van Barnabas, vertelde hen van zijn visioen
en verzekerde hen van zijn oprechtheid door vrijmoedig in
Jeruzalem te prediken in de naam van Jezus (Handelingen
9:26 e.v.). Volgens zijn brief aan de Galatiérs verbleef hij
slechts vijftien dagen bij Petrus en zag naast Jacobus geen
andere discipel (Gal 1:19).

Tot op deze tijd gingen degenen nu, die verstrooid waren
door de verdrukking, die in verband met Stefanus plaats vond
alom naar Phoenicié, Cyprus en Antiochié, om het woord aan
niemand dan alleen aan de joden te verkondigen.

(Handelingen 11: 19)

]

54 HOOFDSTUK 5



Maar daar Paulus aan de bekering van de joden begon te
wanhopen, besloot hij de heidenen het Evangelie te prediken.

Dit was echter tegen de leer van Jezus, die het zijn discipelen
ten strengste had verboden. Hij zei:

Gaat niet op de weg der heidenen, en trekt niet in de steden der
Samaritanen, maar begeeft u liever tot de verloren schapen van
het Huis Israéls. (Matth. 10:5-6)

Ook sprak hij:

Ik ben niet gekomen dan tot de verloren schapen van het Huis
Israéls. En: Het is niet betamelijk de kinderen het brood te 1
ontnemen en het de hondekens voor te werpen. (Matth. 15:24-26)

Toen de discipelen hem ervan trachtten te weerhouden de
heidenen het Evangelie te verkondigen beweerde hij dat terwijl
hij in Jeruzalem was, Jezus het zelf aan hem had bevolen
in de volgende bewoordingen:

Haast u en ga terstond van Jeruzalem uit, want zij zullen uw
getuigenis van mij niet aannemen. Ga heen, want ik zal u ver weg
naar de heidenen zenden. (Hand. 22:18 en 21)

Tegen alle tegenstand van de discipelen in bleef hij de hei-
denen het Evangelie verkondigen en had succes. De discipelen,
die aan bittere vervolgingen blootstonden, waren het ten slotte
met hem eens, dat hij zijn werk onder de heidenen zou voort-
zetten en zij de Israélieten het Evangelie zouden prediken.

(Gal z:7-12)

1. Er zijn vele andere verzen in de Bijbel, die duidelijk aantonen
dat Jezus alleen tot de Israélieten was gezonden. Er werd bijvoor-
beeld door de engel tot Maria gezegd dat Jezus de troon van zijn
vader David zou worden gegeven (Lucas 1:32).
En hij zal regeren over het huis van Jacob voor eeuwig. (Lucas 1:33)
Omtrent Betlehem citeert Mattheiis 2:6 de profeet Micha:
Uit u zal een heerser voortkomen, die Mijn volk Israél weiden zal.
De bergrede was alleen tot de Israélieten gericht. Ofschoon andere
volkeren zij aan zij met de joden leefden, verkondigde Jezus hun
nooit het Evangelie. Hij profeteerde aangaande zijn twaalf
discipelen, dat wanneer des mensen zoon zal zitten op de troon zijner
heerlijkheid, gij ook zult zitten op de twaalf tronen en oordelen de
twaalf geslachten Israéls (Matth. 19:28-). vervoLrc or sLz. 52

KRUISDOOD EN HEMELVAART 55



afschaffing van de Mozaische wetten

Ook voelde hij dat de door Jezus verkondigde leerstellingen,
die Jezus en zijn discipelen zelf trouw navolgden, gewijzigd
moesten worden om door de heidenen te kunnen worden
aanvaard. Hij zag in dat de ceremonién en riten van de
Mozaische wet nooit door niet-joden konden worden
geaccepteerd. Daarom verklaarde hij met karakteristieke
vermetelheid de wet met al haar ceremonién en verordeningen
nietig en gaf, geholpen door zijn levendige verbeeldingskracht,
het Christendom een nieuwe richtlijn, gebaseerd op de
Romeinse gedachte en Griekse filosofie. Hij zegt:

1. Uit de werken der wet zal geen viees gerechtvaardigd worden
voor Hem, want door de wet komt kennis der zonde. Wij zijn van
oordeel, dat de mens door het geloof gerechtvaardigd wordt.

(Rom. 3:20 en 28)

2. Want de zonde zal niet heersen over u, nademaal gij niet
onder de wet zijt. (Rom. 5:14)

VERVOLG VAN BLZ. 51:

Pilatus noemde hem de ‘Koning der Joden’ (Matth. 27:37) en niet
de Koning aller volkeren. Toen Petrus de heidenen het Evangelie
begon te verkondigen en met hern at, twistten met hem degenen,
die uit de besnijdenis waren, en hij kon dienaangaande geen enkel
gezegde of geen enkele opdracht van Jezus aanhalen om zijn
handeling te rechtvaardigen. Hij deelde hun toen zijn eigen
visioen mede (Handl. 11:5-10). Dit bewijst dat verzen als:

Gaat daarom en onderwijst alle volkeren, dopende in de naam van de
Vader en van de Zoon en van de Heilige Geest (Matth. 28:19), latere
toevoegingen zijn aan het oorspronkelijke, daar de discipelen nooit
in naam van deze drie personen doopten. Het woord ‘volk’ kan in
sommige verzen worden verstaan als ‘stam’, terwijl het in andere
verzen gebruikt is in verband met de tweede komst van Jezus, die
vervuld is in de persoon van Ahmad van Qadian, de profeet door
God gezonden om alle volkeren op het rechte pad te leiden. Zie in
verband hiermee de profetie van Mattheiis 10:23, die zegt:
Voorwaar zeg ik U, gij zult met de steden van Israél niet ten einde
wezen als des mensen zoon zal gekomen zijn.

56 HOOEDSTUK 5



3. Ik ontneem aan Gods genade haar kracht niet, want indien
de gerechtigheid door de wet komt, zo is Christus tevergeefs
gestorven. (Gal. 2:21)

4. Wij weten dat de mens niet door werken der wet wordt
gerechtvaardigd, maar door het geloof in Jezus Christus.

(Gal. 2:16)

5. Zie, ik Paulus, zeg u: indien gij u laat besnijden, zal Christus
u van geen nut zijn. (Gal.5:2)

Deze leerstellingen waren geheel anders dan de leer van Jezus,
die tijdens zijn hele leven handelde volgens de wet. Korte tijd
voor zijn inhechtenisneming maakte hij toebereidselen om met
zijn discipelen het Pascha te vieren. (Marcus 14:12-14)

Ook zei hij tot de melaatse, die hij had genezen:
Ga heen, toon u aan de priester, en offer voor uw reiniging
hetgeen Mozes geboden heeft, hun tot een getuigenis.
(Marcus 1:44)

Verder sprak hij:

Gij moet niet menen dat ik gekomen ben om de wet te ontbinden,
maar om te vervullen. Wie nu één der kleinste geboden ontbindt
en de mensen alzo leert, die zal de kleinste heten in het Koningrijk
der Hemelen, maar wie ze doet en leert, die zal groot heten in het
Koninkrijk der Hemelen. (Matth. 5:17-20), en:

Op de stoel van Mozes hebben zich nu gezet de schriftgeleerden
en Farizeeén. Daarom al wat zij u zeggen, dat gij houden zult, doet
en onderhoudt dat. (Matth. 23:1-3)

Hij vermaande hen hun gaven naar het altaar te brengen.
(Matth.5:24) Zijn discipelen handelden ook volgens de wet;
de vrouwen, die met Jezus naar Jeruzalem trokken, bereidden
specerijen en zalven, rustten gedurende de sabbat, naar de wet
(Lucas 23:56).

Paulus had daarom recht noch gebod om de wetten te wijzigen
of af te schaffen. Hij was messias noch profeet noch zelfs maar
apostel. Welk recht had hij dan om te zeggen:

Indien gij u laat besnijden, zo is Christus u van geen nut,
terwijl Christus zelf (Lucas 2:21) en al zijn apostelen besneden
waren?

KRUISDOOD EN HEMELVAART 57



De bewering van Paulus dat de mens niet door de werken
van de wet gerechtvaardigd wordyt, is absoluut foutief, daar:

Zacharias en zijn huisvrouw beiden rechtvaardig voor God
waren en wandelden in alle geboden en instellingen des Heren
onberispelijk. (Lukas 1:5-6)

De apostelen van Jezus deelden het geloof van Paulus niet.
Jacobus, de broeder van Jezus, zegt bijvoorbeeld:

Wat baat het, mijne broeders, of iemand al zegt geloof te heb-
ben, als hij de werken niet heeft? Kan het geloof hem behouden?
Zo nu een broeder of ene zuster naakt was en gebrek had aan
dagelijks voedsel, en iemand uwer zeide tot hen: ‘Gaat heen in
vrede, warmt en verzadigt u’, maar gaf hun niet hetgeen des
lichaams nooddruftig is - wat baat dit? Zo is ook het geloof,
indien het de werken niet heeft, op zich genomen dood...

Zo ziet gij nu dat de mens uit werken gerechtvaardigd wordt
en niet uit het geloof alleen... Want gelijk het lichaam zonder
geest dood is, zo is ook het geloof zonder werken dood.

(Jac.2:14-17, 24, 26)

Paulus leerstellingen tegen de wet gingen niet stilzwijgend aan
de apostelen voorbij. Ze waren verontrust over de afwijkingen en
zekere mannen trokken van Judea naar het centrum van Paulus’
activiteit en leerden de nieuwe bekeerlingen, dat indien zij de wet
niet in gehoorzaamheid aanvaardden en de geboden zoals de
besnijdenis naar de wijze van Mozes niet nauwgezet navolgden,
zij niet behouden konden worden (Hand. 15:1). Hierdoor
ontstond een grote strijd en redetwist tussen hen en Paulus, ten
gevolge waarvan laatstgenoemde en enige anderen uit hen naar
Jeruzalem gingen waar, om de zaak in overweging te nemen, een
vergadering werd gehouden die door de apostelen en oudsten
werd bijgewoond.

Hevige discussies volgden. Het werk van Paulus had onder-
tussen duidelijke vorderingen gemaakt en het was de apostelen
bijna onmogelijk er een halt aan toe te roepen. Daarentegen kon
onder de joden in het geheel geen vooruitgang worden bespeurd
en men begon langzamerhand te wanhopen aan een overwinning
op het Jodendom. Onder invloed van deze twee factoren stond

58 HOOFDSTUK 5



Petrus op en steunde de theorie van Paulus. Toen allen daarna
zwegen, sprak Jacobus:

Ik oordeel dat men degenen, die uit de heidenen zich tot God
bekeren, niet lastig moet vallen.

Tenslotte werd hun de volgende brief geschreven:

De apostelen en de oudsten wensen de broeders uit de heidenen,
die in Antochié en Syrié en Cilicié zijn, heil! Nademaal wij gehoord
hebben dat enigen uit ons midden u met hun woorden verontrust
hebben, uwe geboden in verwarring brengende, hoewel wij hun
niets geboden hadden (blijkbaar omtrent de wet en de besnij-
denis) hebben wij eenstemmiq besloten mannen te kiezen om
die tot u te zenden... want het heeft de Heilige Geest en ons goed
gedacht u verder geen meerdere last op te leggen dan dit noodza-
kelijke: u te onthouden van de afgodenoffers, van bloed, van het
verstikte, en van hoererij. (Hand. 15:23-29)

Christus als plaatsvervanger van de Mozaische Wet

Toen Paulus zijn pogingen met succes bekroond zag door
de overeenkomst dat hij de heidenen het Evangelie mocht
prediken zonder hen aan de wet te binden, terwijl de joden
die streng moesten handhaven, ging hij wederom een stap verder
en predikte de algehele afschaffing van de wet, niet alleen aan
de heidenen, maar ook aan de joden, bewerende dat het geloof
in het bloed van Jezus de wet verving. Zo zegt hij:

Alzo is de wet onze tuchtmeester geweest tot Christus, opdat
wij door het geloof zouden gerechtvaardigd worden. Maar nu
het geloof gekomen is, zijn wij niet meer onder de tuchtmeester.

(Gal. 3:24-25)

En in de brief aan de Hebreeén, (waarschijnlijk niet van
Paulus) staat:

Als hij spreekt van een nieuw (verbond), heeft hij daarmede
het eerste voor verouderd verklaard. En wat veroudert en verjaart
is niet ver van verdwijning. (8:13)

Nadat Jezus hen vaarwel had gezegd, antwoordden

de discipelen de spottende joden, die beweerden dat zij hun
Messias een vervloekingsdood hadden doen sterven, dat hij

KRUISDOOD EN HEMELVAART 59



uit de dood verrezen was. Deze verrijzenis was echter moeilijk
te bewijzen, daar Jezus zich niet in het openbaar vertoonde

en zich, zolang hij in Palestina verbleef, verborgen hield.

Toen hij naar een ander land was vertrokken beweerden zij,

in figuurlijke zin, dat hij ten Hemel was gevaren. Dit antwoord
was ongelooflijker dan het eerste, en daarom geheel onaan-
vaardbaar voor de joden, die dachten dat hij de vervloekings-
dood was gestorven.

Toen Paulus de afschaffing van de wet predikte, vertelde hij
de joden zonder meer dat het waar was wanneer zij zeiden dat
Jezus een vervloekingsdood was gestorven, maar

... Christus heeft ons vrijgekocht van de vloek van de wet door
voor ons een vloek te worden, want er staat geschreven:
Vervloekt is ieder, die aan het hout hangt. (Gal. 3:13)

Nu was het geloof, dat zonden door offers van dieren en gaven
werden vergeven, bij de joden diep ingeworteld.

Zo zegt de profeet Micha:

Waarmee zal ik de Heer ontmoeten, mij nederbuigen voor
de Hoge God? Zal ik met brandoffers en eenjarige kalveren Hem
ontmoeten? Meent gij dat de Heer behagen heeft aan vele
duizenden rammen, of aan olie, al waren het zelfs ontelbare
stromen? Of zal ik mijn eerste zoon voor mijn overtreding geven,
of de vrucht van mijn lichaam voor de zonde mijner ziel?

(Micha 6:6-7)

Paulus nam dit geloof als basis voor de afschaffing van de wet.
In de blijkbaar in zijn geest geschreven brief aan de Hebreeén
(9:12-14) staat:

Jezus is door zijn eigen bloed eenmaal ingegaan in het
Heiligdom en heeft een eeuwige verlossing teweeggebracht, want
indien het bloed van bokken en stieren, en bestrooiing met de as
ener jonge koe, geplengd, de verontreinigden heiligt tot de
lichamelijke reinheid, hoeveel te meer zal het bloed van Christus,
die zichzelf door de eeuwige Geest onbevlekt Gode geofferd heeft,
ons geweten reinigen voor dode werken, om de levende God te
dienen.

6o HOOEDSTUK 5



Wederom zegt Paulus:

In wien (Jezus Christus) wij de verlossing hebben, door zijn
bloed, namelijk de vergeving der zonden. (Col. 1:14)

Christus stierf voor onze zonden. (1 Cor. 15:3, Rom. 5:6)

De heidenen geloofden hetzelfde omtrent hun goden, zoals
ik in het volgende hoofdstuk zal laten zien. Aldus baseerde
Paulus zijn leerstellingen aan de heidenen op de kruisiging
en opstanding van Jezus, zeggende dat Jezus de Christus
... Is opgewekt uit de doden naar mijn evangelie. (2 Tim. 2:8)

En is Christus niet opgewekt uit de doden, zo is onze prediking
ijdel, zo is ook uw geloof ijdel. (1 Cor. 15:14)

Daar Paulus een Romein was (Hand. 22:25), en de denkwijze
van de heidenen had leren kennen door zijn reizen naar Syriég,
enzovoorts, baseerde hij zijn leerstellingen op de reeds bestaande
heidense gedachte die zij gemakkelijk konden verwerken.

Het is duidelijk dat Paulus Jezus nooit had ontmoet en dat
hij er niet bij aanwezig was toen Jezus gekruisigd werd, van het
kruis werd genomen, uit het graf kwam en zijn discipelen
vaarwel zei. Drie jaren na zijn ‘bekering’ kwam hij naar
Jeruzalem en bleef vijftien dagen bij Petrus. Na veertien jaar
kwam hij wederom naar Jeruzalem om de discipelen van
de waarheid van zijn leerstellingen te overtuigen.

Petrus en Paulus

De reden waarom Paulus de leerstellingen van kruisiging
en opstanding naar voren bracht was slechts om de heidenen
te bekeren door afschaffing van de wet, om ze van zonde
te redden en om ze van de geboden van de wet te ontheffen.
Onder de apostelen die hem steunden en volgden en zijn wijze
van prediken overnamen was Petrus, bij wie hij vijftien dagen
verbleef. Uit de Evangelién zien wij dat Petrus inconsequent,
weifelend van aard en onstandvastig in zijn geloof was.
Zo lezen wij in Matth. 26:33 dat hij tot Jezus zei:

Al ware het ook dat zich allen aan u ergerden, zo zal ik mij
nochtans nimmermeer ergeren.

KRUISDOOD EN HEMELVAART 61



Doch kort daarop verloochende hij Jezus drie keer, en zwoer
daarop dat hij hem niet kende.
(Matth. 26:72)

Paulus getuigde zelf dat Petrus zwak was van geloof, toen hij zei:
Toen Cephas (Petrus) te Antiochié kwam, heb ik mij openlijk

tegen hem verzet, omdat hij te berispen was. Want voordat

sommigen uit den kring van Jacobus gekomen waren, at hij

met de heidenen, maar toen zij kwamen, trok hij zich terug

en zonderde hij zich af, uit vrees voor de besnedenen. En ook

de andere joden huichelden met hem mede, zodat zelfs Barnabas

zich liet meeslepen door hun veinzerij. Maar toen ik zag dat zij

niet de rechte weg bewandelen naar de waarheid des Evangelies,

zei ik tot Cephas ten aanhoren van allen: ‘Indien gij, die een jood

zijt, naar heidens en niet naar joods gebruik leeft, waarom dwingt

gij dan de heidenen naar joodse wijze te leven?' (Gal. 2:11-14)

Het is daarom niet zo vreemd dat een man als de onder invloed
van Paulus staande Petrus, zijn geloof in het bloed van Jezus
toonde en tegen de leer van zijn meester in predikte,
voorgevende dat hij, evenals Paulus, een visioen had gezien:

En toen hij (Petrus) hongerig werd, wilde hij eten, en terwijl
men hem iets gereed maakte, geraakte hij in zinsverrukking
en zag de Hemel geopend, en een voorwerp nederdalen in
de vorm van een groot linnen laken, aan vier hoeken nedergelaten
op de aarde; daarin waren allerlei viervoetige en kruipende dieren
der aarde en vogelen des Hemels. En een stem zeide tot hem:

‘Sta op, Petrus, slacht en eet!’ Maar Petrus zeide:

‘Geenszins, Heer, want ik heb nog nooit iets onheiligs of
onreins gegeten.” En de stem sprak ten tweede male tot hem:

‘Wat God rein verklaard heeft, moogt gij niet voor onheilig
houden.” Dit geschiedde tot drie maal toe, en het voorwerp werd
terstond weder opgenomen naar den Hemel.

(Handelingen 10:10-17)

Indien men over visioenen had nagedacht, zou men tot de
conclusie zijn gekomen dat deze visioenen ofwel van Satan,
ofwel uit eigen gedachten afkomstig waren, daar een visioen
dat tegen het woord van God indruist niet van Hem kan komen.

62 HOOFDSTUK 5



Als God tot Mozes zei dat het zwijn onrein is, en dat hun viees
niet zal worden gegeten (Deut. 14:8), dan kon de door Petrus
gehoorde stem die sprak dat alle dieren rein waren, alleen maar
van Satan komen en niet van God.

Wat Paulus betreft, kunnen wij hem niet beter beschrijven dan
hij dat zelf deed. Hij zegt,

De joden ben ik geworden als een jood, opdat ik de joden winnen
zou, degenen die onder de wet zijn ben ik, hoewel zelf niet onder
de wet, geworden als onder de wet, opdat ik degenen die onder de
wet zijn winnen zou, degenen die zonder wet zijn ben ik als zonder
wet geworden, opdat ik degenen, die zonder wet zijn, winnen zou.

(1 Col. g:20-21)

En hij gaf zich helemaal bloot toen hij zei:

Want indien Gods waarheid door mijn leugen overvioediger
wordt tot Zijn eer, waarom word ik dan nog als zondaar
geoordeeld? (Rom. 3:7)

Deze gedragslijn deed Paulus de leer van Jezus wijzigen en
deed hem datgene beweren wat anders onmogelijk was.
Ofschoon hij geen apostel van Jezus was, riep hij zichzelf uit
tot een van de apostelen die met Jezus waren. Zoals ik reeds heb
vermeld, verklaarde Petrus uitdrukkelijk dat Jezus zich na de
opstanding niet in het openbaar toonde, maar alleen aan de disci-
pelen, en de vier evangelieschrijvers getuigen hetzelfde. Maar
Paulus spreekt hen om zijn apostelambt te bevestigen tegen,
en zegt dat Jezus was gezien door Cephas, daarna door de twaalf
apostelen (terwijl er slechts elf waren!), daarna door meer dan
vijfhonderd broederen, daarna door Jacobus om daarna door alle
apostelen te worden gezien. Ten laatste is hij ook door mij gezien.

(1 Cor. 15:6-9)

Hoe het ook zij, Petrus en Paulus en diegenen, die hen
door de omstandigheden gedwongen volgden, veranderden
de door Jezus verkondigde godsdienst ter wille van de heidenen.
Zij geloofden in zijn kruisiging en opstanding en dat hij
‘vervloekt’ was om hen van hun zonden te redden. Ze verkondig-
den dat het genoeg was in de reiniging door het bloed van Jezus

KRUISDOOD EN HEMELVAART 63



te geloven om gered te worden. Langzamerhand trad deze
gemakkelijke godsdienst, die strikt gesproken

Paulinisme behoort te worden genoemd, meer en meer
op de voorgrond, totdat hij tenslotte elk spoor van de
oorspronkelijke, door Jezus verkondigde grondbeginselen
uitwiste.

64 HOOFDSTUK 5



HOOFDSTUK 6

HEIDENDOM EN PAULUS






Zoals reeds in het vorige hoofdstuk is vermeld, verbood Jezus
zijn discipelen te prediken aan anderen dan de Israélieten.
Betreffende zijn zending zegt hij:

Ik ben niet gezonden dan tot de verloren schapen van het Huis

Israéls.

Verwijzend naar andere volkeren als hondekens, zegt hij:

Het is niet betamelijk de kinderen het brood te ontnemen en het

de hondekens voor te werpen. (Matthetis 15:24,26)

De hele tijd door predikte Jezus alleen tot de Israélieten en
zijn discipelen deden hetzelfde. Als Jezus ook tot de heidenen
was gezonden, dan zou hij ook aan hen zijn Evangelie hebben
gepredikt, die zij aan zij met de joden in Palestina leefden.

Maar dit deed hij niet. De weinige verzen, die tegenstrijdig zijn
met bovenvermelde gezegden en handelingen van Jezus zijn of
toevoegingen aan het origineel door onbekende personen, of het
woord in het origineel betekent stam en niet volk (zie Encyclope-
dia Brittanica) of ze staan in verband met de tweede komst van
Jezus waaromtrent de profetie is vervuld in de persoon van
Ahmad, de stichter van de Ahmadiyya Beweging, over wie

ik heb geschreven in mijn boek Islam.

Het was Paulus die, tegen de geboden en handelingen van
Jezus en zijn apostelen in, op het idee kwam de heidenen
het Evangelie te prediken. Het is onbegrijpelijk dat Jezus zelf
en zijn apostelen die met hen samen leefden, zelf niets van

HEIDENDOM EN PAULUS 67



de ware zending van Jezus afwisten, terwijl Paulus, die nooit
het voorrecht had Jezus te ontmoeten of hem te horen, diens
ware zending wel zou hebben ontdekt. Ik geloof dat dit wel

het vreemdste idee is dat er bestaat. Jezus gebood zijn discipelen
uitdrukkelijk: Gaat niet op de weg der heidenen. (Matth. 10:5),
terwijl Paulus, moe geworden van de tegenstand van de joden,
tot hen zei:

Uw bloed zij op uw hoofd! Ik ben rein en zal van nu aan tot
de heidenen gaan. (Hand. 18:6)

Het gevolg van het overschrijden van Paulus van de door Jezus
gestelde perken voor prediking, was zoals Jezus reeds had
voorzegd:

Geeft het heilige de honden niet, noch werpt uwe paarlen voor
de zwijnen, opdat zij die niet vertreden met hunne voeten en zich
omkeren en u verscheuren. (Matth. 7:6)

Toen Paulus de heidenen het Evangelie begon te prediken
dwong de houding van dezen hem de door Jezus onderwezen
grondbeginselen te wijzigen. Hij stelde de gekruisigde Jezus
op dezelfde manier voor als zij reeds van hun goden geloofden.
Hieronder zal ik als voorbeeld enige goden noemen waarin
de heidenen geloofden.

1. Op de feesten van Adonis, die gehouden werden in West-
Azié en de Griekse landen, werd de dood van die god jaarlijks
herdacht met bitter geween, vooral door vrouwen. Zijn op doden
gelijkende beeltenissen werden begrafenisgewijze uitgedragen en
daarna in de zee of in de bronnen geworpen. Op sommige plaat-
sen werd zijn herleving de volgende dag gevierd.

In Alexandrié treurde men niet zonder hoop, want men zong
dat de verlorene weer terug zou komen. (...) In het grote
Phoenicische heiligdom van Astarte te Byblus werd de dood van
Adonis jaarlijks betreurd ... maar de volgende dag geloofde men
dat hij weer tot leven terugkeerde en ten hemel voer in het
bijzijn van zijn aanbidders.’

1. Sir James Frazer Adonis, Attis, Osiris 11, blz. 183/184.
Macmillen en Co. Ltd. London 1907

68 HOOFDSTUK 6



2. de ‘Opgehangen god'. In oude tijden werd de priester, die
de naam droeg van Attis en diens rol vervulde op het lentefeest
van Cybele, geregeld gehangen of anders geslagen op de heilige
boom, en dit barbaarse gebruik werd naderhand verzacht tot de
vorm, waarin die in latere tijden tot ons kwam, toen de priester
onder de boom slechts bloed uit zijn lichaam deed vloeien en een
beeltenis aan de stam vasthechtte in plaats van zichzelf. In het
heilige bos te Upsala werden mensen en dieren geofferd door
ze aan heilige bomen te hangen. De aan Odin opgedragen men-
selijke slachtoffers werden ter dood gebracht door hangen
of door een combinatie van hangen en doorboren, waarbij
de mensen aan een boom of galg werden gehangen, waarna
ze met een speer werden verwond. Zo werd Odin de Heer
van de Galg of de God der Gehangenen genoemd, en hij wordt
dan ook voorgesteld zittend onder een galg. Er wordt inderdaad
van hem gezegd dat hij op de gewone wijze aan zichzelf werd
geofferd, zoals we kunnen leren uit de griezelige verzen van de
Havamal, waarin de god beschrijft hoe hij zijn goddelijke macht
verkreeg door het leren van de magische runen:

Ik weet dat ik hing op de wind'rige boom,

Voor negen lange nachten,

Gewond door de speer, aan Odin gewijd,

Ikzelf aan mijzelf.*

3. Arthur Weigall schrijft:

Eén der vroegste zetels van het Christendom was Antiochie,
doch in die stad werd elk jaar de dood en de opstanding van de
god Tammuz of Adonis (wat Heer betekent) gevierd.(...) De plaats
Bethlehem, door de eerste christenen als geboorteplaats van Jezus
uitgekozen (uit gebrek aan kennis waar de geboorte werkelijk
had plaatsgevonden) was, zoals Hieronymus tot zijn ontsteltenis
ontdekte, niets anders dan een vroeger heiligdom van deze
heidense god, een feit dat duidelijk aantoont dat de mensen op
het laatst Tammuz of Adonis verwarden met Jezus Christus. Men
geloofde dat Adonis een wrede dood was gestorven, in de hel of
in de onderwereld was nedergedaald, waarna hij opgestaan en ten
Hemel gevaren was. En op zijn feest, dat in verschillende landen

2. Ibid. blz. 243, 244

HEIDENDOM EN PAULUS 69



werd gevierd, werd zijn dood betreurd en een beeltenis van zijn
lichaam voor de begrafenis voorbereid door wassingen met water
en zalvingen. Op de volgende dag werd zijn opstanding gevierd
met grote vreugde, terwijl in alle waarschijnlijkheid de woorden
de Heer is opgestaan’ werden gebezigd. De viering van zijn Hemel-
vaart ten aanschouwe van zijn aanbidders was de bekroning van
het feest.

4. Een andere godsdienst, die invioed op het Christendom uitoe-
fende was de verering van de Spartaanse god of goddelijke held
Hyacinthus, die door een noodlottige worp was gedood. Zijn drie
dagen durende feest werd elk jaar in de lente of voorzomer
gehouden. Op de eerste dag werd hij als dood betreurd, op
de tweede dag zijn opstanding met grote vreugde gevierd en
op de derde dag werd naar het schijnt zijn Hemelvaart herdacht
en toonden zijn beelden bij zijn graf dat hij met zijn maagdelijke
zuster ten Hemel voer in gezelschap van engelen of godinnen. *

5. Dan was er nog de Attis-verering. Attis was de Goede Herder,

de zoon van Cybele, de Grote Moeder, of van de maagd Nana, die
hem zonder vereniging met een sterfelijke man ontving, als in het
verhaal van de Maagd Maria. Maar in de kracht van zijn leven
verminkte hij zichzelf en bloedde aan de voet van zijn heilige
pijnboom. Zijn dood en opstanding werden jaarlijks van 22 tot 25
maart te Rome gevierd. Op 22 maart werd een pijnboom geveld
en aan de stam werd een beeltenis van de god bevestigd. Zo werd
Attis ‘gedood en aan het hout gehangen’, zoals de Bijbel dit zou
uitdrukken. Deze beeltenis werd later in een graf begraven.
24 Maart was de Dag van het Bloed, waarop de hogepriester,
die zelf Attis verpersoonlijkte, bloed uit zijn arm deed vioeien
en dit offerde in plaats van een menselijk offer, om zodoende
als het ware zichzelf te offeren. Een feit dat ons doet denken
aan de woorden in de brief aan de Hebreeén:

‘Christus zijnde geworden een hogepriester ... noch door het
bloed van bokken en kalveren, maar door zijn eigen bloed ...
verkreeg eeuwige vergiffenis voor ons.’

In die nacht gingen de priesters naar het graf en vonden het van
binnen verlicht en ontdekten dan, dat het leeq was, daar de god op
de derde dag uit de dood verrezen was. Op de z5e maart werd de

70 HOOFDSTUK 6



opstanding met grote blijdschap gevierd, er werd een soort heilige
maaltijd genuttigd, ingewijden werden met bloed gedoopt
waardoor hun zonden werden weggewassen, en men noemde

ze weder-geborenen. *

6. Het voornaamste punt in de Adonis-verering was de dood
en de opstanding van deze god. Hij was door een ever, die een
incarnatie van hem was, gedood, en zodoende werd de god beul
en slachtoffer tegelijk, een denkbeeld geopperd in de brief aan
de Hebreeén, waarin Christus wordt beschreven als hogepriester
die, om de zonde teniet te doen, zichzelf offerde. Insgelijks offerde
Mithra een stier, maar deze stier was wederom Mithra zelf.
Een bok en een stier werden aan Dionysus geoﬁerd, maar dit
waren zelf aspecten van die god; een beer werd aan Artemis
geofferd, maar deze beer was eveneens Artemis zelf, enz. enz. ...

Zo was het denkbeeld van een god, die zich met zichzelf
verzoende door zijn eigen offer voor de zonden der mensheid,
wijd en zijd verspreid en mensenoffers in het algemeen,
rechtstreeks of indirect de weldadige dood van goden symboli-
serende, waren gebruikelijke onderwerpen van overdenking
en gesprek. Tertullianus zegt dat kinderen aan Saturnus werden
geofferd tot aan de tijd van het proconsulschap van Tiberius toe.
Dion Cassius spreekt van het offer van de twee soldaten aan Mars
in de tijd van Julius Ceesar, en andere voorvallen zouden kunnen
worden aangehaald om te illustreren hoe algemeen het geloof was
in de uitwerking van het menselijk offer ten tijde van Christus. *

Het oeroude joodse gezichtspunt omtrent zoenoffers was sterk
gehandhaafd in de tijd van Christus, en het offer van een lam, geit
of ander dier voor de vergiffenis van zonden was een regelmatig
gebruik en de alle zonden van het volk dragende zondebok®, die

1. Weigall Paganism in our Christianity, blz. 113
. Ibid. blz. 115

. Ibid. blz. 116, 117

. Ibid. blz. 154, 155

o e b

. De zondebok wordt vaak door ultra-rechtszinnige christenen
aangehaald als een soortgelijk offer als dat van Jezus,
waarbij zij echter vergeten dat de zondebok niet geofferd werd,
maar levend de wildernis in werd gezonden.

HEIDENDOM EN PAULUS 71



de wildernis in werd gedreven om door roofdieren te worden
verslonden, was gebezigd als een variant op dit gebruik.

Aan alle kanten nam men aan dat, de heidense goden geleden
en gebloed hadden voor de mensheid, terwijl hun altaren stonken
van het bloed van menselijke en dierlijke slachtoffers, gemarteld
en gedood ter vergiffenis van zonden.'

Sir James Frazer zegt:

Op het gebruik van een heilig mens of dier als zondebok wordt
speciaal gewezen... Het kwade wordt geacht over te gaan op een
god die daarna wordt gedood... Aan de ene kant hebben wij gezien,
dat het gebruikelijk was dat de menselijke of dierlijke god te doden
om te voorkomen dat zijn goddelijk leven door de verzwakking
door ouderdom werd aangetast. Aan de andere kant hebben wij
gezien, dat het gebruikelijk was om een algehele uitdrijving van
het kwaad en zonden eenmaal per jaar te bewerkstelligen. Indien
het nu maar bij de mensen was opgekomen om beide gebruiken
met elkaar te verenigen, zou het gevolg geweest zijn, dat de
stervende godals zondebok werd gebruikt. In het begin werd hij
niet gedood om zonden weg te nemen, maar om zijn goddelijk
leven te behoeden voor verzwakking door het intreden van de
ouderdom. Maar omdat hij in elk geval moest sterven, konden de
mensen tot de conclusie zijn gekomen dat zij de kans net zo goed
konden grijpen om hem de last van hun zonden op te leggen, opdat
hij die weg zou nemen naar de onbekende wereld na het graf.*

Wanneer we deze heidense opvattingen vergelijken met
het verhaal van de gekruisigde Jezus zoals Paulus dit aan
de heidenen voorstelde, zien wij dat het laatste niets is dan
een nabootsing van het eerste. Feitelijk legden de discipelen
van Jezus geen nadruk op de kruisiging en opstanding
en we horen niet veel over deze nieuwe leerstelling dan
na de terugkeer van Paulus uit Arabié, toen hij de heidenen
het Evangelie begon te prediken.

Het was in het bijzonder Paulus die de nadruk legde op de
gekruisigde Jezus en die zich geestdriftig uitte over de ‘opstan-
ding’, toen hij zei:

72 HOOFDSTUK 6



Indien Jezus niet is opgestaan, zo is onze prediking vergeefs,
zo is ook uw geloof vergeefs. (1 Cor. 15:14)

En hij was het die zei:
Christus heeft ons van de vioek der wet verlost, toen hij een vloek
voor ons werd. (Gal. 3:13)

En hij was het die roemde in het kruis van Jezus Christus.
(Gal. 6:14)

De eerste groep discipelen stelde deze vernieuwing niet op prijs
en weerstond hem zo goed als ze kon, maar na verloop van tijd
werd deze gemakkelijke godsdienst, ofschoon door de joden
verworpen, uiteindelijk overheersend in het heidense Romeinse
Keizerrijk. Daar werden het heidense geloof en de daaraan
verbonden ceremonién beleden, zodat de Attis-verering
geleidelijk overging in de verering van Jezus. En

... het was op de Vergadering van Nicea, in het jaar 325, ofwel
ongeveer driehonderd jaar na de kruisiging, dat Jezus voor het
eerst officieel als God werd erkend door de Kerk.*

Het gevolg van de door Paulus gelanceerde leerstellingen was
dan ook dat Jezus, een sterfelijk wezen, tot God werd verheven,
terwijl hij in werkelijkheid was gezonden om de eenheid van God
te bevestigen en te leren dat niemand naast Hem zou worden
aanbeden.

profeteerde Jezus de kruisiging en opstanding?

Toen ik in 1927 te Damascus was, vond een schriftelijk debat
plaats tussen Ds. Alfred Nelson, toenmalig leider van de christe-
lijke Missie te Damascus, en mijzelf, over het onderwerp Stierf
Jezus aan het kruis?, waarbij hij mij de volgende vraag stelde:
‘Indien wij geloven dat Jezus niet aan het kruis stierf, was zijn

1. Weigall Paganism in our Christianity, blz. 56, 157

2. Sir James Frazer Golden Bough, deel 6: ‘the Scapegoat’
blz 226-227, London 1913

3. Weigall Paganism in our Christianity, blz. 168

HEIDENDOM EN PAULUS 73



profetie dat hij zou worden gedood en op de derde dag zou
verrijzen dan onwaar?’

Ik antwoordde dat er niet met zekerheid kan worden beweerd
dat dit de juiste woorden van Jezus waren, daar die boeken
werden geschreven in een tijd waarin de door Paulus gelanceerde
theorie omtrent de kruisiging reeds door de meerderheid van
de christenen was aanvaard.

Zoals we weten was Lucas zeer vaak in het gezelschap van
Paulus. Hij vergezelde hem blijkbaar op vele van zijn reizen
(zie bijvoorbeeld Hand. 16:12 en 28:13). Ook was hij met hem
in Rome (2 Tim. 4:11).

En volgens een fragment van Papias was Marcus de volgeling
en tolk van Petrus (Encyclopedia Brittannica 1, deel 17, blz. 729).

Verder is het twijfelachtig wie de schrijvers van de andere
twee Evangelién zijn. Het is daarom niet vreemd dat we in deze
twee boeken verzen vinden die de theorie van Paulus steunen.

Bovendien moet men niet vergeten dat de woorden van deze
profetie in elk Evangelie anders luiden. Zo zegt Mattheiis
dat, toen Jezus zijn discipelen vertelde dat hij zou worden
overgeleverd in de handen van de mensen en zij hem zouden
doden,

. hij ten derde dage weder zou worden opgewekt. En zij waren
zeer bedroefd. (Matth. 17:23)

Deze tekst toont aan dat ze begrepen wat hij zei en het betreur-
den. Lucas en Marcus zeggen dat hij hun vertelde, dat hij in de
handen van de mensen zou worden overgeleverd,

Maar dat woord verstonden zij niet en het was voor hen
verborgen, zodat ze het niet begrepen, en zij vreesden hem
wegens dat woord te vragen. (Lucas 9:45 en Marcus 9:32)

En uit het vierde Evangelie blijkt dat ze geen kennis hadden
van de Schrift die zei dat hij uit de dood zou herrijzen (Joh. 20:9)
en Marcus zegt dat, toen Maria Magdalena de wenende vrouw
en rouwende discipelen vertelde dat Jezus leefde en door haar
was gezien, zij het niet geloofden. Hierna verscheen hij aan twee
van hen. En toen deze twee het de anderen vertelden, geloofden
ook die anderen het niet. Op het laatst openbaarde hij zich aan

i

74 HOOFDSTUK 6



de elf discipelen en

.. hij bestrafte hen wegens hun ongeloof en de hardheid van hun
harten, daar zij niet geloofd hadden degenen, die hem verrezen
hadden gezien (Marcus 16:10-14).

Hun verdriet en hun ongeloof over het nieuws van zijn verrij-
zenis tonen duidelijk aan dat ze geen kennis hadden van een
profetie van deze aard.

Ten derde kan worden gezegd dat, zoals het tweede gedeelte
van deze profetie ‘dat hij op derde dag zou herrijzen’ niet
letterlijk was vervuld, omdat hij volgens Joh. 20:1 en Lucas 24:1
slechts één dag en twee nachten in het graf was en niet drie
dagen en drie nachten, zoals Jona in de buik van de vis, ook
het eerste gedeelte niet letterlijk werd vervuld, tenzij we zeggen
dat de schijndood op het kruis, zoals die door Johannes gezien
is — hij zag hem als een lam, dat geslacht is, Openbaring 5:6 -
een symbolische zinspeling is op de dood, of de vreselijke
marteling die hij aan het kruis onderging, gevolgd door
bezwijming, en figuurlijk is uitgedrukt als dood.

Aan de andere kant zijn er vele profetieén, waarvan ik
er sommigen in het eerste hoofdstuk aanhaalde, die duidelijk
aantonen dat God hem van de kruisdood zou redden. Het is
daarom een onweerlegbaar feit dat, toen iedereen aan zijn leven
wanhoopte, God hem van de dood redde en in vervulling deed
gaan wat Jezus had voorzegd, namelijk dat hij in het hart der
aarde zou zijn zoals Jona in de buik van de vis was — dus levend!

HEIDENDOM EN PAULUS 75






HOOFDSTUK 7

VERLOSSING OF BOETEDOENING?



el Bl B == = - o e - B - e gy e e = = e - e g ee—— B g e D = e —a g



Uit het vorige hoofdstuk blijkt duidelijk dat de heidenen
geloofden in het sacramentele lijden, de dood en de opstanding
van hun goden Adonis, Attis, Osiris, Mithra enzovoorts, die
gestorven waren voor de zonden van de mensen. De primitieve
en halfbeschaafde afgodendienaren van verschillende landen,
waaronder vooral de West-Afrikanen, hadden vele vormen
van offering. Er werden in de jaarlijkse nu afgeschafte
‘gebruiken’ van Dahomey honderden menselijke slachtoffers
geofterd.

Er bestonden in deze streek drie hoofdvormen voor het offeren
van mensen: 1) de zondebok; 2) de boodschapper; 3) de boete-
doening. Maar combinaties hiervan behoorden niet tot de
zeldzaamheden.

Het slachtoffer werd vaak gevangengehouden en goed gevoed.
Om hun zonden op hem over te brengen legden de mensen hem
hun handen op, terwijl hij met zijn met as bedekte hoofd werd
meegeleid in een processie. Op weg naar de offerplaats waren
drie omheiningen, waarvan de tweede alleen toegankelijk was
voor hoofden en priesters, en de derde voor de priester en zijn
helper. Het bloed van het slachtoffer werd aan de goden geofferd
(Encyclopeedia Brittannica 11, ‘Sacrifice’).

Het denkbeeld van verzoenende dierenoffers, dat denkelijk aan
de heidense Babyloniérs is ontleend, kan worden teruggevonden
bij de joden, maar zij geloofden nooit in menselijke offers, noch
dat een Messias aan het kruis zou worden geofferd om de zonden

VERLOSSING OF BOETEDOENING? 79



van de wereld op zich te nemen.

Jezus heeft zelf nooit iets gezegd dat met zekerheid kon
worden opgevat in de betekenis, dat de vergiffenis van erfzonde
en daadwerkelijke zonde en een grote verzoening tussen God
en mens het gevolg van zijn kruisdood zouden zijn. Hij heeft
nooit beweerd dat zijn dood moest worden gezien als een
zoenoffer. De woorden, des mensen zoon kwam ... om zijn leven
te geven tot een losprijs voor velen, zijn blijkbaar een commentaar
van de Evangelieschrijver en niet de woorden van Jezus, en zelfs
wanneer Jezus deze woorden had gesproken, konden ze alleen
maar hebben betekend dat, zoals hij geleefd had om anderen
gelukkig te maken, hij bereid was alleen te sterven voor zijn doel
zonder zijn volgelingen daarbij te betrekken.

De door hem gebezigde woorden bij het laatste avondmaal
worden gewoonlijk geacht het verzoenende en opofferende
karakter van zijn dood aan te wijzen, maar dit is een foutieve
opvatting. In het Marcus-evangelie zegt Jezus:

Dit is mijn bloed, het bloed van het nieuwe verbond, dat voor
velen vergoten wordt. (Marcus 14:24)

En in het Lucas-evangelie:

Deze kelk is het nieuwe verbond in mijn bloed, dat voor u
vergoten wordt. (Lucas 22:20)

Het is alleen in het blijkbaar latere Mattheiis-evangelie
dat de woorden tot vergeving der zonden zijn toegevoegd.

De Diaken van Carlisle, H. Rashdall schreef in zijn boek
The Idea of Atonement:

De meest conservatieve criticus zal niet aarzelen deze toevoe-
ging als een verklarende toelichting van de Evangelie— schrijver
te beschouwen en de betekenis van de andere woorden kunnen
heel eenvoudig zijn geweest, dat hij weldra zijn leven zou geven
voor zijn vrienden en voor Gods zaak.

(Weigall Paganism in our Christianity, blz. 160)

Paulus en zijn medewerkers, die de joden niet tegenspraken,
dat Jezus aan het kruis stierf, toonden de gekruisigde Jezus aan
de heidenen als verzoening en losprijs voor de zonden der wereld,
wat overeenkwam met hetgeen dezen reeds van hun eigen goden

geloofden.

8o HOOFDSTUK 7



Paulus zegt:
In Jezus hebben wij de verlossing door zijn bloed, namelijk,
de vergeving der zonden (Col. 1:14). Ook noemde hij zijn bloed
het bloed zijns kruises. (Col.1:20)
In Hebreeén12:24 is sprake van het bloed der besprenkeling.
Het Johannes-evangelie schrijft:
Hij is de verzoening voor onze zonden, doch niet alleen voor
de onze, maar ook voor de zonde der gehele wereld. {Joh. 2:2)
De verschillende schrijvers, die hier commentaar op leveren,
zeggen:
Er was toorn in Gods borst vanwege de zonde, doch door het
zoenoffer, dat Christus eens en voor altijd bracht, heeft Hij Zijn
toorn afgewend, en kan Hij rechtvaardig zijn.

Het heersende geloof onder de christenen is dat Adam
zondigde door van de verboden vrucht te eten en dat door zijn
val de gehele mensheid (zijn afstammmelingen) viel en
de zonde van hem erfde. Er was geen ander manier voor het
verlossen van zonde dan dat God in Zijn barmhartigheid Zijn
zoon zou zenden, rein, zondeloos en onschuldig: God en mens
tegelijkertijd, die waarlijk leed, stierf en begraven werd om zijn
Vader met ons te verzoenen en om niet alleen als offer te dienen
voor de erfzonde, maar ook voor alle werkelijke door mensen
begane zonden.

Voordat ik iets over dit dogma zeg zou ik het de christelijke
lezers duidelijk willen maken dat het niet mijn wens of bedoe-
ling is de gevoelens van wie van mijn medemensen dan ook
te krenken. Het enige doel waarvoor ik mij de moeite heb
getroost dit boekje samen te stellen, is om hen het islamitische
standpunt ter overweging voor te leggen omtrent kruisiging,
opstanding en verlossing, opdat de kloof van geloofsverschillen
overbrugd wordt en wij één in het geestelijk geloof worden,
zoals wij fysiek één zijn in de mensheid.

Hieronder geef ik u mijn opmerkingen om het onbegrijpelijke
van deze verlossingsleer aan te geven.

1. De verlossingsleer is gebaseerd op de veronderstelling dat

alle bewoners van de aarde afstammelingen zijn van Adam en
Eva, die naar men aanneemt ongeveer 6000 jaar geleden leefden,

VERLOSSING OF BOETEDOENING? 81



terwijl de moderne wetenschap heeft uitgemaakt dat de mens-
heid veel ouder is dan de Bijbelse Adam en Eva.!

Genesis 4:14-17 toont ook aan dat er mensen op andere
plaatsen van de aarde leefden dan de woonplaats van Adam en
Eva, daar Kain sprak:

Ik zal ongedurig en viuchtende zijn op aarde en wie mij vindt
zal mij doden. {...) En de Heer maakte een teken aan Kain, opdat
niemand hem doodde, die hem vond. Alzo ging Kain uit van het
aangezicht des Heren en woonde in het land van Nod, ten Oosten
van Eden. En hij bekende zijn vrouw, die werd zwanger en baarde
Henoch. En hij bouwde een stad, welke hij noemde naar zijn zoon
Henoch.

Indien er nu naast de zonen van Adam en Eva geen andere
mensen leefden, waarom dan maakte de Heer een teken aan
Kain, opdat hij door niemand zou worden gedood en waar kreeg
hij zijn vrouw vandaan, en hoe bouwde hij de stad, als er naast
hem geen andere bewoners in die streek waren?

Ook toont Genesis 5:1-2 duidelijk aan dat de Heer in de tijd
van de schepping van de mensen, hen mannelijk en vrouwelijk
schiep, hen zegende en hun naam Adam noemde ten tijde dat
zij geschapen werden. Hieruit blijkt dat andere mensen ook
Adam werden genoemd en dat het een gewone naam was,
die ieder geschapen mens was gegeven. Wanneer het vaststaat,
dat niet alle mensen de afstammelingen zijn van Adam, van wie
aangenomen is dat hij zondigde, valt de op Adams zondeval
gebaseerde verlossingstheorie ineen.

2. In feite kan niemand een straf verdienende zondaar zijn
totdat hij willens en wetens, en niet onschuldig, een goddelijke
wet breekt. Volgens deze definitie van zonde was Adam in het
geheel geen zondaar. Het blijkt duidelijk uit het Genesis 2:18 dat
God hem zei dat Hij hem een hulp zou maken. En toen hem
gevraagd werd omtrent de reden voor het eten van de verboden
vrucht, antwoordde Adam heel juist: De vrouw, die Gij mij

gegeven hebt, gaf mij van de boom en ik at.

1. Zie 0.a. New discoveries relating to the Antiquity of Man
door Sir Arthur Keith.

82 HOOFDSTUK 7



En toen de vrouw door God werd ondervraagd, zei zij:
De slang bedroog mij, zodat ik at. (Gen. 3:12,13)

Ze gaf toe dat alleen zij was verleid, wat aantoont dat ze Adam
niet vertelde dat wat zij hem had gegeven, van de verboden
boom kwam. Adam beging daarom geen werkelijk zonde.
Paulus was van dezelfde mening, toen hij zei:

En Adam was niet verleid, maar de vrouw, verleid zijnde,
is in overtreding geweest. (1 Tim. 2:14)

De reden, die in Genesis 3:22-23 voor hun verdrijving uit
de hof van Eden wordt gegeven is belachelijk. Er staat:

En God de Heer sprak: 'Zie Adam is geworden als Onzer één,
en weet wat goed en kwaad is: nu en dan, dat hij zijn hand niet
uitstrekke en neme ook van de boom des levens, en ete, en leve
eeuwiglijk!” Zo zond God de Heer hem uit den hof van Eden.

Kunt u geloven dat God de mens schiep om hem in onwetend-
heid te laten omtrent goed en kwaad? Schiep Hij hem niet ‘naar
Zijn eigen beeld en gelijkenis’ (Genesis 5:1)7

De zinsnede toont duidelijk aan dat Adams verdrijving uit
de hof was veroorzaakt, omdat God vreesde dat hij ook van
de boom des levens zou eten en niet omdat hij had gezondigd.
Het is daarom duidelijk dat het op Adams zonde gebaseerde
dogma van de verlossing onjuist is. In de Heilige Qor’aan zegt
God:

En waarlijk, wij gaven voorheen Adam een bevel, doch hij vergat
het en Wij vonden in hem geen voornemen daartoe.

(de Heilige Qor’aan 20:116)

3. De gedachte dat alle mensen zondigen en dat in de ogen van
God niemand door de wet gerechtvaardigd kan worden zonder
in de door Jezus betaald losprijs voor zijn erfzonde te geloven,
is volkomen foutief. Wij lezen in Lucas 1: 6 dat Zacharias en zijn
vrouw beiden vroom voor God waren en wandelden in alle
geboden en instellingen des Heren onberispelijk.

Maria, de moeder van Jezus, was volgens de Rooms-Katho-

lieken, die hun overtuiging uit de Apokriefe boeken putten,
zondeloos.

VERLOSSING OF BOETEDOENING? 83



4. De erfzonde is slechts een uitvinding van de eerste heidense
christenen en in het Oude Testament wordt er nergens over
gesproken. De gezichtspunten van de christelijke geleerden
zijn in dit opzicht verdeeld.

In de vijfde eeuw verklaarde Pelagius dat ieder mens aanleg
had om door zijn eigen inspanningen deugdzaam te worden en
hij riep de aanhangers van de Kerk te Rome op om de weg in te
slaan naar volmaaktheid in het kloosterleven. Zijn vriend Ccelestius
werd in het jaar 412 beschuldigd van en geéxcommuniceerd
wegens ketterij, daar hij Adam en al diens afstammelingen als
stervelingen van nature zag, de rassengevolgen van Adams
zondeval verloochende, de algehele onschuld van de nieuwge-
borenen vaststelde en zondeloze mensen voor de komst van
Christus erkende... Pelagius hield vol dat zonde niet een toestand
maar een handeling was en een misbruik van de vrije wil en dat
ieder mens alleen voor zijn eigen handelingen verantwoordelijk
en aansprakelijk was voor straf. (Encyclopeedia Brittannica i)

En onze godsdienst de Islaam, de godsdienst van wijsheid en
rede, erkent de erfzonde niet. Een kind wordt met een zuivere
natuur geboren en niet zoals Paulus in Efeziérs 2:3 zegt:

Wij waren van nature kinderen des toorns, gelijk ook de anderen.

5. Het natuurlijke gevolg van het aanraken of eten van
de verboden boom was de dood:

.. opdat gij niet sterft. (Gen 3:3)

Indien het juist was dat Jezus door zijn kruisiging de losprijs
voor de erfzonde betaalde, zou er nadien niemand moeten zijn
gestorven. Maar we zien dat de dood zich nog steeds doet
gelden. Alle mensen sterven, en het zijn speciaal de christelijke
volkeren die de wreedste en snelste middelen tot het doden
hebben uitgevonden.

6. Het geloof dat God, door Zijn onschuldige zoon te doen
doden, Zijn rechtvaardigheid en barmhartigheid met elkaar
verenigde, is beslist onbegrijpelijk.

Morele rechtvaardigheid kan de onschuldige niet voor de
schuldige nemen, zelfs al bood de onschuldige dit zelf aan.

Om aan te nemen dat de rechtvaardigheid dit toelaat, is gelijk
aan het vernietigen van haar grondbeginselen die de rechtvaar-

84 HOOFDSTUK 7



digheid zelf zijn. Het zou dan niet langer rechtvaardigheid zijn,
maar wraak zonder meer.

Toen Juda aan Jozef vroeg om hém in plaats van zijn jongere
broer, wegens diens schuld tot slaaf te nemen, antwoordde Jozef:

Dat zij verre van mij om zulks te doen: die man bij wie de beker
gevonden is, zal mijn kracht zijn, maar trekt gijlieden op in vrede
tot uw vader (Gen. 44:17).

Een onomstotelijk bewijs dat het dogma van de verzoening
onjuist is en tegen de goddelijke rechtvaardigheid indruist, blijkt
uit het volgende: toen de Israélieten een gouden kalf maakten,
sprak Mozes tot hen:

Gij hebt een grote zonde begaan; nu zal ik opklimmen tot de
Heer of ik misschien uw zonden verzoenen mocht.

Hierop deed Mozes God twee voorstellen:

Vergeef hun hunne zonde. Zo niet, verdelg mij dan uit Uw boek,
hetwelk Gij geschreven hebt.

Hier bood Mozes zichzelf aan als verzoening voor de zonde
van zijn volk, hetgeen Jezus niet deed, maar God beantwoordde
zijn smeekbede in die zin, dat het tegen Zijn rechtvaardigheid
was de onschuldige voor de schuldige te straffen, zeggende:

Ik zal die uit Mijn boek delgen, die tegen Mij gezondigd heeft.
(Exodus 32:30-33)

Het nemen van een onschuldige druist daarom lijnrecht tegen
rechtvaardigheid en barmhartigheid in. God zou dan ook, in
plaats van Zijn eigenschappen van rechtvaardigheid en barmhar-
tigheid tot hun recht te doen komen, ze beiden vernietigen.

7. De gedachte, dat de rechtvaardige Jezus tot een verzoening
voor de zonden van de gehele wereld werd gemaakt, is niet
alleen onbegrijpelijk doch ook tegen de grondstellingen van het
Oude Testament:

De goddeloze moet voor de rechtvaardige gegeven worden en de
verachter voor de vromen. (Spreuken 21:18)

1. Thomas Paine The Age of Reason

VERLOSSING OF BOETEDOENING? 85



8. Het geloof dat Jezus na zijn kruisdood drie dagen in de hel
vertoefde, waar hij de straf van de zonde van de wereld
onderging, staat lijnrecht tegenover hetgeen Jezus tot een
van de twee rovers, die met hem gekruisigd waren, sprak:

Voorwaar ik zeg u, heden zult gij met mij in het paradijs zijn.
(Lucas 23:43)

9. Het lijkt onzinnig te geloven dat Satan, die naar het luidt Eva
in de vorm van een slang verleidde, uiteindelijk de Almachtige
dwong Zichzelf aan het kruis ten toon te stellen in de vorm van
Zijn zoon Jezus, in plaats van zelf door de Almachtige God te
worden tentoongesteld in de vorm van een slang aan het kruis.
Op deze wijze doen de christenen de Almachtige vallen
en de verleider, Satan, zegevieren.

10. Het idee dat een mens gered en verlost kan worden van de
straf op de zonde door in het zoenoffer van Jezus te geloven staat
lijnrecht tegenover de volgende gezegden van Jezus:

a. Maar ik zeg u, dat de mensen rekenschap zullen geven ten
dage des oordeels van elk onnut woord dat zij gesproken hebben.
Uit uw woorden zult gij gerechtvaardigd worden, en uit uw
woorden zult gij verdoemd worden.

(Matth. 12:36-37)

In Matth. 12:32 zegt hij:
En wie iets spreekt tegen de Heilige Geest, die zal het niet
vergeven worden, noch in deze, noch in de toekomende wereld.

b. Indien dan uw hand of uw voet u ergert, houwt ze af en werpt
ze van u. Het is u beter dat gij lam of kreupel ten leven ingaat, dan
dat gij twee handen of twee voeten hebt en in het eeuwige vuur
geworpen wordt. {Matth. 18:8)

c. Zo zal het ook zijn op het einde der wereld: de engelen zullen
uitgaan en de bozen van de rechtvaardigen scheiden, en zij zullen
ze in de gloeiende oven werpen; daar zal geween zijn en geknars
der tanden. (Matth. 13: 49-50)

86 HOOFDSTUK 7



d. Want indien gij de mensen hun feilen vergeeft, zo zal uw
Hemelse Vader u ook vergeven, maar indien gij de mensen hun
feilen niet vergeeft, zo zal uw Vader u ook uw feilen niet vergeven.

(Matth. 6: 14-15)

e. Wanneer u Mattheiis 25: 31-40 leest, zult u zien dat de recht-
vaardigen voor hun goede daden in deze wereld tot het eeuwige
leven zullen ingaan en dat degenen, die ter linkerhand zijn de
eeuwige pijn in zullen gaan, omdat ze geen goede daden verricht-
ten. Onder deze mensen ter linker- en ter rechterhand zullen ook
christenen zijn, die in Christus geloofden.

Deze gezegden van Jezus kunnen niet in overeenstemming
worden gebracht met het christelijke dogma van verlossing.

11. Thomas Paine schrijft in zijn boek The Age of Reason, blz. 41:

Ik herinner mij nog goed, hoe ik op zeven of achtjarige leeftijd
een preek aanhoorde van één van mijn verwanten, een groot
ijveraar voor de kerk, over het onderwerp 'Verlossing door de dood
van de Zoon Gods.’

Na de beéindiging van de preek ging ik de tuin in en bij het
afdalen van de treden, die toegang tot de tuin gaven vervulde
hetgeen ik had gehoord mij met weerzin, toen ik er aan dacht dat
de Almachtige God zou handelen als een in woede ontstoken man,
die zijn zoon doodde, toen hij zich op geen enkele andere manier
kon wreken. En daar ik er zeker van was dat de man die zo iets
zou doen zou worden gehangen, kon ik er het nut niet van inzien
waarom zulks werd gepredikt.

Dit was niet een van die gedachten, die uit kinderlijke lichtzin-
nigheid ontstonden; het was een ernstige overpeinzing, die voort-
sproot uit mijn idee dat God te goed was voor zulk een handels-
wijze, en ook te Almachtig om tot zulks genoodzaakt te zijn.

Tot op de dag van heden geloof ik nog precies hetzelfde, en ik
geloof bovendien dat elk godsdienstsysteem, dat iets bevat dat
een kind tegen de borst stuit, geen waar systeem kan zijn.

12. Een christen zal hier misschien de opmerking maken:

‘Als ik iemand geld schuldig ben en ik kan hem dat niet
betalen, en hij dreigt mij met de gevangenis, kan een ander

VERLOSSING OF BOETEDOENING? 87



de schuld op zich nemen en voor mij betalen. Op deze wijze
heeft Jezus, de Zoon van God, de losprijs voor onze zonden
betaald door drie dagen en drie nachten in de hel te vertoeven.’

Dit zou gerechtvaardigd kunnen worden, indien de zonde tot
schuld werd gerekend en de schuldeiser zo machteloos en arm
of zo gemeen en wraakzuchtig zou zijn dat, terwijl hij iemands
onvermogen ten volle beseft, hij de schuld niet vergeeft noch
uitstel van betaling verleent. Maar wanneer zonde tot misdaad
wordt gerekend, met andere woorden, het moedwillig breken
van Gods wetten, is er wet noch recht om iemand anders dan
de zondaar te straffen, of indien er is vastgesteld dat het
zondigen een geestelijke ziekte is, deze niet kan worden genezen
wanneer de remedie op een ander was toegepast dan op de
zondaar.

Bovendien heeft Jezus zichzelf niet geofferd, maar gesmeekt
en tot God met tranen gebeden dat Hij hem van de dood zou
redden. In ontroerende woorden sprak hij:

Mijn Vader, zo het mogelijk is dat deze kelk aan mij voorbijga,
tenzij dat ik hem drinke, zo geschiede Uw wil. (Matth. 26:42)

]

En terwijl hij aan het kruis hing uitte hij een hart-
verscheurende kreet:

Mijn God, mijn God, waarom hebt Gij mij verlaten?
(Matth. 27:46)

Over Judas, die de joden zijn schuilplaats aanwees, zei hij:

Wee die mens, door wie des mensen zoon verraden wordt.
(Matth. 26:24)

Kan iemand hier in alle eerlijkheid zeggen dat hij zichzelf
gewillig voor de schuldigen offerde? Het gevolg van dit
verzonnen dogma is, dat christelijk Europa de bron van het
atheisme wordt en dat zelfs het schuldbesef daar dood is.

Ds. H.R. Gough schrijft:

Een groot gedeelte van ons volk heeft in het geheel geen schuld-
besef. Het behoeft in zichzelf niet werkelijk immoreel te zijn, doch
het heeft geen moraal. Het geweten is zo afgestompt door voort-
durende ongehoorzaamheid aan de waarschuwende stem, dat

88 HOOFDSTUK 7



er niet langer een gevoel voor goed of kwaad bestaat.
Wij schijnen ons niet meer voor onze zonden te schamen.
Wanneer een volk dit punt heeft bereikt, is het onheil nabij.

Waarom zouden zij zich voor hun zonden schamen nu God
het bloed van Zijn onschuldige zoon (ofwel Zijn eigen bloed)
voor hun verlossing heeft gestort? Dit dogma geeft echter
de onbeperkte vrijheid om te zondigen en heeft tot gevolg
dat de christenen van Europa en Amerika meer openlijk mens-
onterende misdaden begaan dan waar ook ter wereld. Zie
bijvoorbeeld: The Crime of Preachers, uitgegeven te New York
The Crimes of Christianity door ]. M. Wheeler, Londen 1877;
Life door de non van Kenmare; Inside the Church of Rome;
Life inside the Church of England en Why is Christianity a
Failure?, geschreven door een kerklid en uitgegeven door
de Ideal Publishing Union Ltd. te Londen.

In alle gevallen bestaat de zonde nog steeds, vooral in
de christelijke wereld, en ik geloof niet dat het Paulinisme
hier enige remedie kan verschaffen. In Hebreeén staat (10:26):

Want zo wij moedwillig zondigen, nadat wij de kennis der
waarheid ontvangen hebben, hebben wij voortaan geen offer meer
voor de zonden.

De zondige christelijke wereld, die zondigt na in de gekrui-
sigde Jezus te geloven, zal in zonde sterven en volgens het
voorafgaande nooit worden verlost.

de ware boetedoening

In 1943 zette de secretaresse van de Sociéteit van Vrienden
van de Moslims in China mij haar geloof als volgt uiteen:

‘God kwam in de persoon van Christus en nam de zonde
(niet alleen de straf, doch de zonde zelf) op Zich. Zonder de
dood van Jezus kan de zonde eigenlijk niet vergeven
en goedgemaakt worden.’

Ik antwoordde haar dat dit geloof hierop neerkomt dat God
zelfmoord pleegde aan het kruis en drie dagen in de hel

1. The Watchman Londen, maart 1941, blz. 93

VERLOSSING OF BOETEDOENING? 89



vertoefde en dat Hij geen recht heeft Zijn schepselen hun zonden
te vergeven zonder hen te straffen. En dat Hij genadevol noch
barmhartig is, maar als een rechter, die de boosdoener moet
straffen volgens de wet, die hem door hogere autoriteiten
is opgelegd. Is het barmhartig een onschuldige voor anderen
te doden? Vraag welke barmhartige vader dan ook, die een enige
zoon heeft, wat voor rechtvaardigheid dat zou zijn.
Om te denken dat zonden kunnen worden weggewassen door het
bloed van Jezus is niet alleen onredelijk doch ook onverenigbaar
met genade en rechtvaardigheid.

Het Godsbegrip dat de Islaam de wereld heeft voorgelegd,
is dat Hij genadevol, barmhartig en meest vergevensgezind
is voor Zijn dienaren. God zegt in de Heilige Qor’aan:

O Mijn dienaren die tegen u zelf buitensporig zijt geweest,
wanhoopt niet aan de barmhartigheid van Allah. Voorzeker,
Allah vergeeft de zonden. Waarlijk, Hij is de Vergevengezinde,
de Barmhartige. (39:54)

Hij is de enige Schepper en Meester van alle mensen.

Hij kan vergeven wie Hij wil en Hij kan straffen, wanneer de
straf de boosdoener ten goede komt.

(Lees de gelijkenis van de huisvader die uitging om arbeiders
voor zijn wijngaard te huren en die aan het einde zegt: Of heb ik
geen recht met het mijne te doen wat ik wil? (Matth. 20:15). De
Meester heeft daarom ook het recht Zijn dienaren te vergeven).

Wanneer een zondaar zich in het stof buigt en zijn voorhoofd
plaatst op de drempel van de meest Barmhartige God, en bidt
met een berouwvol hart en betraande ogen met het voornemen
nooit weer te zondigen, dan zal God, Die barmhartiger is dan
vader of moeder, tot medelijden bewogen, hem te hulp komen
en hem zijn zonden vergeven. Dit is de manier waarop zonde
terecht kan worden vergeven. Hebt u de gelijkenis niet gelezen
van een zekere koning die rekenschap vroeg van zijn dienaar
die hem tienduizend talenten schuldig was? De dienaar viel
ter aarde en smeekte hem:

‘Heer, heb geduld met mij; ik zal u alles betalen’. Toen werd de
Heer van deze dienstknecht met barmhartigheid bewogen en hij
liet hem los en schold hem de schuld kwijt. (Matth. 18-26-27)'

90 HOOFDSTUK 7



Toen Petrus aan Jezus vroeg hoe vaak hij zijn broeder die tegen
hem zondigde, moest vergeven, antwoorde Jezus:

Zeventigmaal zevenmaal. (Matth. 18:21-22)

Wanneer mensen uit medelijden en barmhartigheid hen,
die tegen hen zondigen, kunnen vergeven zonder te straffen,
waarom zou het dan onrechtvaardig zijn wanneer God,
de meest barmhartige God, uit Barmhartigheid en genade
diegenen vergeeft die tegen Hem zondigen, zonder te straffen?

De ware weg tot vergiffenis is die van berouw, zoals dat in
de Qor'aan word beschreven en door alle heilige profeten werd
geleerd. Omtrent zondaren zegt God in de Heilige Qor'aan:

Zij, die berouw hebben en geloven en goede daden doen, voor
dezulken zal Allah de slechte daden in goede daden veranderen,
want Allah is Vergevensgezind, Barmhartig.

(de Heilige Qor’aan 25:71)

Ezechiél, de profeet, zegt dat God tot hem sprak:
Want de ziel die zondigt zal sterven; de zoon zal niet dragen
de misdaad des vaders, maar de gerechtigheid des rechtvaardigen
zal op hem zijn en de ongerechtigheid van de onrechtvaardige zal
op hem zijn. Maar is het, dat de goddeloze zich bekeert van al zijn
zonden die hij gedaan heeft en al Mijne instellingen onderhoudt
en recht en wel doet, dan zal hij leven en niet sterven; aan al zijn
overtredingen die hij gedaan heeft zal niet meer gedacht worden,
maar hij zal leven wegens de gerechtigheid, die hij gedaan heeft.
(Ezechiél 18:20-22)

Lees ook 2 Kronieken 7:12-14 en Jesaja 55:7, waarin nede-
righeid, het gebed, het zoeken naar Gods aangezicht en het

1. Ze antwoordde dat ze het gelezen had, ‘maar hij moest zich een
groot offer getroost hebben. Al dat geld!’
Ik antwoordde: ‘Denk eens in. Als een mens iemand zo'n enorme
schuld kan kwijtschelden, hoeveel gemakkelijker zal het de
Almachtige, Albezittende God zijn om te vergeven, terwijl Hem
dat niets kost. De gelijkenis toont ons dat berouw en smeekbede de
manier zijn om vergiffenis te verkrijgen. U echter gelooft dat God
niet het recht had zonden te vergeven zonder het bloed van een
onschuldige te storten, ofwel zelfmoord te plegen.’

VERLOSSING OF BOETEDOENING? g1



verlaten van kwaad en onrecht als het juiste middel worden
beschreven, waardoor zonden kunnen worden vergeven.

De kruisdood van Jezus kan daarom niet het middel zijn, zoals
de christenen geloven, waarmee zonden worden vergeven. Het
is op zichzelf een grote zonde te geloven, dat de Barmhartige
God het bloed van een onschuldige stortte, en hém vervloekte
voor de zonden van anderen.

Ik zeg u in alle oprechtheid dat, indien Jezus niet éénmaal,
doch duizendmaal was gekruisigd, hij door zijn dood de mens-
heid niet van hun zonden kon verlossen.

Hoe gemakkelijk zou het voor ons zijn de straf van onze
zonden te ontgaan en Gods geliefde profeet ervan te beschul-
digen vervloekt te zijn vanwege zijn kruisdood, wat betekent
dat zijn hart God had prijsgegeven en dat hij Hem ongehoorzaam
was geworden.

Eén van de redenen waarom God de Beloofde Messias in deze
eeuw heeft gezonden, is om Jezus te bevrijden van de vloek van
de kruisdood. Dit is Gods wil en Zijn wil zal geschieden. De tijd
komt waarop alle christenen die begaafd zijn met wijsheid en
rede, alle onredelijke, aan het heidendom ontleende dogma'’s
zullen prijsgeven. Jezus was slechts een profeet van God, die door
God van de vervloekingsdood aan het kruis werd gered om hem
een natuurlijke dood te doen sterven, gelijk ook alle heilige
profeten van God een natuurlijke dood stierven.

92 HOOFDSTUK 7



HOOFDSTUK 8

DE VERLOREN STAMMEN VAN ISRAEL
JEZUS GAAT NAAR INDIA






Hier rijst de vraag: “Als Jezus niet aan het kruis stierf
en niet ten hemel voer, waar ging hij dan heen?’
Zij, die niets afwisten van zijn verblijfplaats, nadat hij
zijn discipelen voor het laatst zag, zeggen dat hij daarna ergens
moet zijn gestorven. Zijn geval is als dat van iemand die noodge-
dwongen afscheid moet nemen van zijn landgenoten en naar
een onbekende plaats trekt om nooit weer terug te keren
of iets van zich te laten weten. Het gevolg is dat men
na verloop van jaren veronderstelt dat hij gestorven is.
Professor Heinrich Eberhard Gottlob Paulus (1761-1851),
die niet geloofde dat Jezus aan het kruis stierf, schrijft
bijvoorbeeld:
Waar [ezus werkelijk stierf kwamen ze nooit te weten en zo
kwamen zij ertoe om zijn vertrek als Hemelvaart te beschrijven.'

En Ernest Bougham Docker, rechter te Sydney, zegt:

Als Jezus niet aan het kruis stierf, hoe, waarheen en wanneer
scheidde hij dan van dit aardse leven? We moeten toegeven dat
we geen bewijzen hebben om deze vraag te beantwoorden.

Voor mijzelf ben ik tevreden met te geloven dat hij, mens zijnde
door dezelfde poort ging: ‘de enge en vreselijke poort des doods’,
waardoor alle andere mensen moeten gaan.

Het kan zijn dat hij zijn Galilese schuilplaats nooit verliet, maar
aan de gevolgen van zijn verwondingen een langzame dood stierf
aan een eenzaam kampvuur bij het meer van Tiberias, of op een
afgelegen bergtop, of in een afgezonderd dal, zodat niemand zijn
graf weet tot op deze dag. *

1. Dr. Schweitzer The Quest of the Historical Jezus, blz. 55
2. Docker If Jesus did not die upon the Cross? blz. 70 en 78

DE VERLOREN STAMMEN VAN ISRAEL 95



en waar hij stierf.

In moderne tijden, toen het denkende publiek van Europa zijn
hele levengeschiedenis als een mythe begon te beschouwen op
grond van het feit dat men zijn graf niet vermocht te ontdekken,
verkondigde in de laatste jaren van de vorige eeuw een stem uit
Qadian (India), destijds een onbekend dorpje maar nu een
beroemde en bloeiende stad, dat Jezus, die gedurende eeuwen
foutievelijk als God werd aanbeden en wiens zetel de derde
Hemel zou zijn, begraven ligt aan de Khan Yar Straat, Srinagar,
Kashmir.

Dit woord, ondersteund door krachtige bewijzen, overtuigde
honderdduizenden redelijk denkenden dat degene die in het graf
ligt, zonder twijfel Jezus is, de zoon van Maria, die was gezonden
tot de verloren schapen van het Huis Israéls.

Deze ontdekking is gedaan door Hazrat Ahmad, de stichter
van de Ahmadiyya Beweging, evenals het graf van Mozes werd
ontdekt door de Profeet Mohammad, mogen de vrede en
zegeningen van God met hem zijn.

het graf van Mozes

We lezen in Deut. 34:6 dat niemand zijn graf heeft geweten tot
op de dag van heden. Bovendien was zijn einde, evenals dat van
Jezus, met legenden verweven.

Nadat hij van het volk afscheid had genomen, wilde hij Eleazar
en Jozua op de berg Nebo omhelzen, toen een wolk onverwachts
over hem kwam en hij verdween, ofschoon hij schriftelijk vermeld-
de dat hij stierf, wat gedaan was uit angst dat de mensen zouden
zeggen dat hij door zijn buitengewone deugd in een god was
veranderd. (Ant. 4:8 en 48)

Later werd algemeen aangenomen dat Mozes niet stierf, maar
evenals Elia in de Hemel was opgenomen (Joodse Encyclopedie,
‘Mozes'). '

Zijn graf bleef bijna tweeduizend jaar onbekend, totdat de
Profeet Mohammad (v.z.m.h.) verscheen en het ontdekte.

96 HOOFDSTUK §



Hij zei, dat:

.. toen Mozes’ dood nabij was, hij God vroeg, dat hij zou mogen
gaan tot een steenworps afstand van het Beloofde Land,
en daar stierf hij.

Abu Hurairah, de zegsman, zegt dat de Heilige Profeet
(v.zzm.h.) eraan toevoegde:

Als ik daar was, zou ik u zijn dicht bij de weg gelegen graf tonen
aan de voet van een roodbruin heuveltje.

(Sahih-ul-Bukhari, deel 2, blz. 161, Egypte 1932).

Ditzelfde graf, in Palestina, staat bij de moslims bekend
als Qabr Nabi Musa, ofwel het graf van Mozes, de profeet. '

Op dezelfde wijze bleef ook het graf van Jezus bijna
tweeduizend jaar aan de wereld onbekend totdat Ahmad het
ontdekte en het is nu bij honderdduizenden bekend als Qabr
Nabi Isa, ofwel het graf van Jezus de profeet. Dit is het werk
des Heren en het is wonderlijk in onze ogen.

Hazrat Ahmad heeft deze vraag in bijzonderheden behandeld
in zijn boek Masth Hindustan Mé (Jezus in India), maar gezien
de omvang van dit boekje zal ik slechts enkele punten omtrent
deze ontdekking naar voren brengen.

de verloren stammen van Israél

De twaalf stammen bleven verenigd in slechts één staat en één
volk tot na de dood van Salomo. Daarna stonden tien stammen
tegen het Huis Israéls op en kregen Jerobeam als koning, terwijl
alleen de stammen van Juda en Benjamin onder de regering van
Rehobeam bleven (1 Kon. 16:20). Deze splitsing kan gezien worden
als de hoofdoorzaak van de rampspoeden die naderhand over deze

1. Het graf van Mozes ligt tussen de Dode Zee en Nar Saba.
Het wordt aangeduid door de Moskee van Neby Musa en het is
gedurende het Paasseizoen een grote trekpleister voor islamitische
bedevaartgangers. Ik zag een imposante processie door de St. Stéfanus
poort te Jeruzalem trekken naar het dal van de Kedron en het graf van
de profeet Mozes. (Dr. Philipp Schebb Through Bible Lands,
James Nisbet & Co. Londen, nieuwe uitgave september 1888,
voetnoot blz. 303)

DE VERLOREN STAMMEN VAN ISRAEL 97



twee koninkrijken en over het joodse volk in zijn geheel kwamen.
Eerst voerde Tiglath-Pileser, de koning van Assyrié, de stammen
van Ruben, Gad, Naftali en de halve stam van Manasse en het
gehele land gevankelijk weg tot over de Euphraat (2 Kon. 15:29;
1 Kron. 5:26) ... Enige jaren later nam Samaneser, de koning van
Assyrié, de stad Samarié in en voerde de rest van de bevolking
van Israél weg tot over de Euphraat (2 Kon. 17:6 en 18:10-11).

Dit was het einde van het koninkrijk van de tien stammen
Israéls. Het merendeel van de kerkvaders en uitleggers is van
mening, dat deze tien stammen nooit naar hun eigen land
terugkeerden. Anderen denken daarentegen dat ze wel
terugkeerden, maar tezelfertijd geven ze toe dat deze terugkeer
niet duidelijk door de geschiedenis wordt vermeld ‘... en dat
deze niet zo volmaakt was, of er bleef nog steeds een groot
aantal Israélieten aan gene zijde van de Euphraat.

(A. Cruden A Complete Concordance of the Holy Scriptures,
“Tribe’).

1. Deze gedachte mist niet alleen elk geschiedkundig bewijs, maar schijnt
absoluut denkbeeldig te zijn. Indien zij naar hun land waren teruggekeerd,
zouden zij daar ten alle tijde in grote meerderheid zijn aangetroffen,
wat volgens de geschiedenis niet het geval is. Een zekere professor heeft
dit denkbeeld ondersteund met de zinsnede omtrent de ‘twaalf stammen’,
gebezigd in het Nieuwe Testament. Doch een zinsnede kan de geschied-
kundige feiten niet veranderen. De verschillende Bijbelcommentatoren
zeggen in hun notitie over Jozua 4:2: ‘Al zou het merendeel van de
stammen in gevangenschap verloren zijn gegaan, dan nog spraken
de joden, die de aan heel Israél gedane beloften voor zichzelf opeisten,
in alle tederheid over de twaalf stammen, alsof die nog steeds letterlijk
bestonden, ofschoon ze nu alleen door henzelf worden vertegenwoordigd.’
Het gezichtspunt van H. S. Kehimkar {1830-1899) dat hij dienaangaande
in zijn boek ‘The History of the Beni Israél of India’ op blz. 6 geeft, lijkt
mij juister. Hij zegt dat de tien stammen niet in hun geheel werden
verdreven bij de val van het koninkrijk van Israél, want volgens
Kronieken 30 waren er in Palestina hier en daar nog achtergeblevenen
te vinden. Zo waren er ook 130 jaar na de val van het koninkrijk van
Juda nog achtergeblevenen in Palestina. Met het oog op deze volkresten
was het gebruik van de term ‘twaalf stammen’ zeer juist.

98 HOOFDSTUK 8



Alfred Edersheim m.a. Oxon p.p. schrijft:

In het algemeen is het van het grootste belang om in verband
met de Qosterse verstrooiing in het oog te houden dat alleen een
minderheid van de joden, bestaande uit ongeveer 50.000 mensen,
oorspronkelijk (537 en 459/8 v. Chr.) uit Babylon terugkeerden.
Noch was hun minderwaardigheid alleen tot hun aantal beperkt.
De rijkste en invloedrijkste joden bleven achter. Volgens Josephus
(Ant. 11, 5/, met wie Philo het grotendeels eens is, bewoonden
grote, op miljoenen geschatte menigten de Trans-Euphratische
provincies... Een latere overlevering beweert dat de joodse
bevolking zo dicht was in het Perzische Rijk, dat Cyrus de verdere
terugkeer van de bannelingen verbood, daar anders het land
ontvolkt zou worden. Zo'n groot en sterk lichaam werd spoedig
een politieke macht. |...)

De Babylonische ‘verstrooiing’ had haar handen reeds naar alle
kanten uitgestrekt... naar het Oosten reeds tot India toe. {...)

In de dagen van Christus was evenals heden de grote massa van
de tien stammen voor het Hebreeuwse volk nog steeds verloren.

(Alfred Edersheim The Life and Times of Jesus, the Messiah,
blz. 8, 13, 16, Londen 1906).

In het vierde boek van Ezra (13:39-45) wordt beweerd dat de
tien stammen door Hosea, koning in de tijd van Shalmanéser,
werden weggevoerd naar de nauwe oversteekplaatsen van de
Euphraat, vanwaar zij hun reis van anderhalf jaar voortzetten tot
aan een plaats Azareth geheten. (Jewish Encyclopeedia, ‘Tribes’)

Nebukadnezar bestormde Jeruzalem (586 v. Chr.), plunderde
de tempel, deed hem in vlammen opgaan en voerde de beroemdste
en rijkste inwoners als gevangenen naar Babylon. De Israélieten,
die 134 jaar voor de bewoners van Juda waren verbannen keerden
nooit terug. Wat er met hen gebeurd is, zal naar wij menen, altijd
een zaak zijn van vage veronderstellingen.

(Chambers’ Encyclopcedia, ‘Jews')

de Israélieten in India
Uit het voorafgaande blijkt duidelijk dat de tien stammen
verloren en verstrooid waren over verschillende landen. Daar

DE VERLOREN STAMMEN VAN ISRAEL 99



mijn onderwerp alleen India betreft, zullen wij eens nagaan

of wij hun spoor in die landstreek kunnen terugvinden.
Modern onderzoek heeft aangetoond dat de Afghanen

de Kasmiri’s en de Beni Israél van Bombay afstammelingen

van Israél zijn.

1. We lezen in de Jewish Encyclopeedia onder ‘stammen’:

Abraham Farissol vereenzelvigt de Ganges met de Gozan en
beweert dat de Beni Israél van India de afstammelingen zijn van
de tien stammen. (...) Een christelijke reiziger, Vincent van Milaan,
was 25 jaar door de Turken gevangen gehouden, reisde daarna
tot Fez en vandaar naar India, waar hij de rivier Sambation vond
en een aantal in zijde en purper geklede joden. Ze werden door
zeven koningen geregeerd en toen hun werd gevraagd eer te
bewijzen aan Sultan Salim, verklaarden zij dat zij nooit aan
sultan of koning eer hadden bewezen.

Afghanen.

Volgens hun inheemse overleveringen zijn ook de Afghanen te
vereenzelvigen met de tien verloren stammen. Zij verklaren dat
Nebukadnezar hen naar de bergen van Ghur verbande vanwaar
zij met de Arabische joden bleven corresponderen (naderhand
werden zij moslims). (vgl. Malcom Geschiedenis van Perzié n,
Londen 1815, p. 596)

De Afghanen noemen zich nog steeds ‘Beni Israél’ en er wordt
gezegd dat ze een opmerkelijk joods voorkomen hebben. Hun
aanspraak op Israélietische afkomst wordt door de meeste
Mohammedaanse schrijvers erkend. In zijn Lost Tribes (blz. 143-
160, London 1861) vereenzelvigde G. Moor de Afghanen ook
met de tien stammen.

2. Sir Henry Yule k.cs.1. zegt:

De Afghaanse kroniekschrijvers noemen hun volk Beni Israél
(Arabisch voor ‘Kinderen Israéls’) en maken er aanspraak op van
Koning Saulus af te stammen (die zij door de Mohammedaanse
verbastering Talut noemen) door een zoon die zij hem toeschrijven,
genaamd Jeremiah, die op zijn beurt een zoon had, die Afghanna
heette. Het talrijke geslacht van Afghanna werd door

100 HOOFDSTUK 8



Nebukadnezar weggevoerd en vond zijn weq naar de bergen van
Hirat. (Encyclopeedia Brittannica u, ‘Afghanistan’)

3. James B. Frazer schrijft in zijn boek Historical and Descriptive
Account of Persia and Afghanistan op blz. 298 (New York, 1843):
Volgens hun eigen (Afghaanse overleveringen) geloven ze van

joden af te stammen, en in een geschiedenis van de Afghanen
(door Neamut-Ullah, vertaald door de Vertaalvereniging) uit de
zestiende eeuw en kortgeleden in het Perzisch overgezet, worden
zij afgeleid van Afghan, de zoon van Eremia, de zoon van Saulus,
Koning van Israél, wiens nageslacht in de tijd van gevangenschap
werd weqggevoerd en door de overwinnaar in de bergen van Ghor,
Kabul, Kandahar en Ghazni werd geplant Zij behielden de
zuiverheid van hun godsdienst totdat ze de Islaam aanvaardden.

4. In de Civil and Military Gazette (23 november 1898) werd
een artikel over dit onderwerp gepubliceerd, waarin de schrijver
zegt: Zij, de Afghanen, brengen hun afkomst terug op Israélietische
stammen.

Na te vermelden dat hun namen Israélietisch zijn en dat zij het
Paasfeest vierden, zegt de schrijver:

Het is dus mogelijk dat de Afghaan een in oude Rajput stammen
opgenomen Israéliet is en dit heeft mij altijd toegeschenen als
de redelijkste oplossing van de vraag naar zijn oorsprong.

Daarop zegt hij dat A.K. Johnston de volgende overlevering
heeft aangehaald:

Toen Nadir Shah in Peshawar aankwam, boden de stamhoofden
van de Yusuf Zais hem een in het Hebreeuws geschreven Bijbel
aan en verscheidene voorwerpen die in hun oude erediensten
werden gebruikt en die ze hadden bewaard. Die voorwerpen
werden onmiddelijk herkend door de joden, die het kamp volgden.

5. HW. Bellews c.s.1. schrijft:

De overleveringen van dit volk (de Afghanen) voeren hen terug
naar Assyrié als het land van hun woonplaats in de tijd toen zij
door Bukhtanasar (Nebukadnezar) in gevangenschap werden
weggevoerd en als kolonisten in verschillende delen van Perzié

DE VERLOREN STAMMEN VAN ISRAEL 101



en Medié neergeplant. In een latere periode emigreerden ze van
deze streken uit Oostwaarts naar het bergachtige land Ghor,
alwaar zij door de omringende volkeren ‘Beni Afghan’ en ‘Beni
[sraél’ werden genoemd, dat wil zeggen, Kinderen van Afghan en
Kinderen van Israél.

Als bevestiging hiervan hebben wij de getuigenis van de profeet
Ezra dat de tien stammen Israéls, die in gevangenschap werden
weggevoerd, later vluchtten en een wijkplaats vonden in het land
van Arareth, dat hetzelfde heet te zijn als het huidige land van
Hazarah, waarvan Ghor deel uitmaakt. Er is ook in de Tabacati
Nasiri vermeld dat er in de tijd van de inheemse Shansabi dynastie
een volk in dat land woonde, Beni Israél genaamd, en dat
sommigen van hen een drukke handel onderhielden met
omliggende landen.

(Bellews The Races of Afghanistan, Calcutta 1880, blz. 15)

6. Dr. Alfred Edersheim schrijft in zijn boek The life and times
of Jesus, the Messiah (blz. 15):

Modern onderzoek heeft gewezen op de Nestorianen en met zo
goed als zekere bewijzen (voor zover dat mogelijk is), in latere
instantie op de Afghanen als de afstammelingen van de tien
stammen.

7- Col. Sir Thomas H. Holdich zegt in de Encyclopeedia
Brittannica i1 over Afghanistan:

De vrouwen hebben schone gelaatstrekken van het joodse slag.

(Het laatste komt ook bij mannen voor).

1. HW. Bellews, c.s.1, die voor een politicke missie te Kabul was,
hield in september 1880 twee waardevolle lezingen over dit
onderwerp in het United Service Institute te Simla, die onder
de titels A New Afghan Question of Are the Afghans Israélites? en
Who are the Afghans? door Craddock en Co., bij de Station Press
te Simla in 1880 werd uitgegeven. In deze lezingen heeft Majoor
Bellews bewezen dat de Afghanen niet alleen Israélieten zijn
volgens hun eigen overleveringen, maar ook volgens historische
feiten, die uit de Bijbel en andere boeken zijn geput.

Indien de lezer meer omtrent de Afghanen wenst te weten,
raad ik hem sterk aan deze lezingen te bestuderen.

102 HOOEDSTUK 8



8. In The Amulet or Christian and Literary Remembrancer,
uitgegeven door S.C. Hall, Londen, 1829, lezen wij onder Notices
of the Canadian Indians door Edwar Walsh m.p., legerarts, op blz.
37-70 het volgende:

Het schijnt dat er bij de gebruiken van de Indische stammen wel
degelijk een overeenkomst bestaat met die van de joden; er ont-
breekt echter slechts één belangrijke rite, namelijk de besnijdenis.

Ook schijnt het dat de Afghanen, een half barbaars volk aan de
Perzische zijde van de Indus al de zelfde gebruiken en plechtig-
heden volgen met inbegrip van de besnijdenis. Ze schijnen op meer
directe wijze te behoren tot de tien verstrooide stammen van de
Hebreeén, die door Shalmanéser werden neergezet in de haven van
Halahand bij de Gozan en in de steden van de Meden. (2 Koningen

17:6)

9. Kashmiri’s. M. Manouchi was een Venetiaan en hoofdarts
van Keizer Orangzeb gedurende meer dan 40 jaren. Daar hij
toegang had tot de documenten van het Moghul Keizerrijk en
toestemming had om wat hij maar wilde in het Portugees
te vertalen, is aan de echtheid van zijn inlichtingenbron niet
te twijfelen. (...)

Ds. James Hough m.A,, F.cP.s, die van zijn memoires
de beschrijving van de bewoners van Kashmir aanhaalt in zijn
boek The History of Christianity in India (Londen 1839), schrijft:

In het werk waarvan dit hoofdstuk (vier) hoofdzakelijk is
samengesteld heeft de schrijver een opmerking gemaakt over
het uiterlijk en de levensomstandigheden van sommige bewoners
van Kashmir, die vooral van belang zijn voor mensen, die in
verschillende tijden een verlangen aan de dag hebben gelegd om
de lang verloren tien stammen van Israél te ontdekken. We hebben
gezien dat hij over een jood spreekt aan het hof van Akbar, en hij
zegt verder:

‘Er is een oude overlevering die luidt dat de joden, die
door Shalmanéser in gevangenschap waren weggevoerd, zich in
Kashmir vestigden en dat de mensen van dit land afstammelingen
van die joden zijn. Ofschoon alle mensen daar of heidenen of
Mohammedanen zijn en wij geen overblijfselen van de joodse
godsdienst in Kashmir vinden, is het zeker dat er verscheidene
resten van een van Israélieten afstammend ras zijn. De gelaats-

DE VERLOREN STAMMEN VAN ISRAEL 103



trekken en het voorkomen van de tegenwoordige bewoners hebben
iets specifiek joods aan zich, wat hen van alle anderen
onderscheidt. Mozes is daar een heel gewone naam en sommige
oude monumenten, die er nog steeds te zien zijn, verraden hun
Israélitische afkomst. '

(Hough History of Christianity in India, deel 2, blz. 287, 288,
2. Cartou General History of the Moghul Empire, extracted from
memoirs of M. Manouchi, blz. 195, 196)

In de voetnoot op blz. 291 zegt Ds. Hough:

De Heer Forster was zo getroffen door het algemeen voorkomen,
de kleding en de manieren van de Kashmiri’s, dat het hem deed
denken, zonder enige vooropgedane kennis van dit feit, dat hij
onverwachts geplaatst was onder een joods volk.

(Zie Forster’s Travels).

10. Dr. A. Keith Johnston schrijft in zijn Dictionary of
Geography onder ‘Kashmir’:

De bewoners (van Kashmir) zijn van lange, sterke lichaamsbouw,
met mannelijke gelaatstrekken; de vrouwen goed gevormd en
schoon, met gebogen neus en een joods uiterlijk.

11. Dr Francois Bernier schrijft in zijn Travels in The Moghul
Empire, 1656-1668 (vertaald door Archibald Constable):

Bij het binnenkomen van het Koninkrijk (Kashmir), na de Pire-
Penjale bergen te zijn overgetrokken, kwamen mij de bewoners
van de grensdorpen echt joods voor. Hun aangezicht en manieren
en die onbeschrijfelijke eigenaardigheden, die een reiziger de
bewoners van verschillende volkeren doet onderscheiden, leken
allen aan dit oude volk eigen te zijn. U moet mijn bewering niet
aan loutere verbeelding toeschrijven; het joodse voorkomen van
deze dorpelingen is opgemerkt door onze Jezuitenvader en door
verscheidene andere Europeanen lang voordat ik Kashmir bezocht.

1. Voordat hij over de oude overleveringen spreekt beschrijft
M. Manouchi de Kashmiri's als volgt: Diezelfde mensen, die dat
heerlijke land bewonen, hebben niets over zich van de verwijfdheid
en slordigheid van de Indiérs. Ze zijn sterk en viijtig, geoefend in het
bewerken van hun grond, en zeer moedig in de oorlog.

104 HOOFDSTUK 8



Na enige punten aangehaald te hebben om zijn gezichtspunt te
steunen, zegt hij:

U zult dus inzien, dat ik niet geneigd ben tegen te spreken,
dat joden hun woonplaats in Kashmir hebben gevestigd...

De zuiverheid van hun wet kan na verloop van eeuwen zijn
aangetast tot zij, evenals vele andere heidenen, na lange tijd tot
afgodendienarij te zijn verlaagd, ertoe werden bewogen het geloof
van Mohammad te aanvaarden. Het staat vast dat vele joden
in Perzié... en in Hindustan (in de richting van Goa en Cochin)
zijn gevestigd.

(Bernier Travels in the Moghul Empire, Oxford University Press
1914, blz. 430-431)

In de voetnoot zegt de vertaler, A. Constable:

Het joodse type is in de gelaatstrekken van vele bewoners van
Kashmir door menig modern reiziger opgemerkt. De moslimse
geschiedkundige, die bekend staat als Alberuni en die in 973
n. Chr. werd geboren, zegt in zijn beschrijving van Kashmir
omtrent de bewoners: ‘Ze denken vooral aan de natuurlijke macht
van hun land en besteden er daarom veel zorg aan een sterke hand
te leggen op de ingangen en wegen die naar binnen toe leiden.
Het is daarom zeer moeilijk enige handel met hen te drijven.

In vroegere tijden lieten ze wel een of twee buitenlanders in hun
land toe, vooral joden, maar tegenwoordig laten ze niet één
onbekende hindoe binnen, laat staan anderen.

(deel 1, blz. 206, engelse uitgave door Dr. Edward C. Sachau
Londen, Trubner 1888)

12. Sir Francis Younghusband die van 1893-94 Politiek
Afgevaardigde was in Chitral, van 1902-04 Brits Gevolmachtigde
voor Tibet en van 1906-09 Resident van Kashmir, schrijft:

De bezoeker met een gewone smaak voor schoonheid ziet,
wanneer hij langs de rivier of langs straten en wegen loopt,
veel meer dan één of twee werkelijk schone vrouwen. Hij zal
vaak opmerkelijk mooie vrouwen zien, met duidelijk getekende
wenkbrauwen en een algemeen joods voorkomen (blz. 125). (...)

Andere interessante Mohammedaans-Kashmirse typen worden
aangetroffen onder de hoofden van de schilderachtige, tegen de
heuvels liggende gehuchtjes. Hier kunnen fraaie patriarchale typen

DE VERLOREN STAMMEN VAN ISRAEL 105



worden gezien, net zoals we ons de Israélietische helden van
vroegere tijden voorstellen. Sommigen zeggen inderdaad, ofschoon
ik toegeef zonder veel autoriteit, dat deze Kashmiri's van de
verloren stammen van Israél zijn.

Na de theorie van de Stichter van de Ahmadiyya Beweging
te noemen, namelijk dat Jezus niet aan het kruis stierf, maar eraf
was gehaald en naar Kashmir trok waar hij in Srinagar
stierf en begraven werd, zegt Sir Francis:

Wanneer het volk in uiterlijk van zo'n beslist joods type is,
is het merkwaardig dat zulk een theorie zou bestaan en zoals
ik reeds opmerkte, zijn er overal in Kashmir echte Bijbelse typen
te zien en.vooral in de hooglandse dorpen. Hier kan de
Israélietische herder elke dag worden aanschouwd bij het hoeden
van vee en kudde.

(Sir Francis Younghusband k.c.LE., Kashmir, blz. 125, 129, 130)

Deze gezichtspunten, waarvan sommige eecuwen geleden naar
voren zijn gebracht, tonen aan dat de joden van de verloren tien
stammen zich in Kashmir vestigden. De laatste twee opinies zijn
van twee christenen, die toevallig dezelfde naam ‘Francois’
en ‘Francis’ dragen. De ene is een Franse reiziger en de andere
een hoge Engelse ambtenaar, die in deze Indische streken
in burgerlijke en militaire dienst was. Het gezichtspunt van
eerstgenoemde werd uiteengezet voor de ontdekking van het
graf van Jezus, en dat van laatstgenoemde na de ontdekking,
maar beiden zijn het er over eens dat de Kashmiri's zeer
opvallend van Israélietische afkomst schijnen te zijn.

En ze zijn inderdaad, zoals Sir Francis en M. Mianouchi
hebben vermeld, van de tien verloren stammen Israéls.

Naast de gelijkenis van Afghanen en Kashmiri’'s met de joden
wat gelaatstrekken, lichaamsbouw, kleding en sommige gebrui-
ken betreft, is er een sterk overtuigend punt, dat aantoont,

dat ze van Israélietische afkomst zijn.

Het is een feit — en de Europese nederzettingen als Canada,
Australié, etc. bevestigen dit — dat de emigranten of kolonisten
hun nieuwe huizen, steden, rivieren en streken naar hun oude
plaatsen en leiders van hun vaderland noemen. Dat is een oude
gewoonte van elk volk. Dezelfde liefde nu werd getoond door

106 HOOFDSTUK 8§



diegenen van de tien verloren stammen, die in Afghanistan en
Kashmir woonden.

Naast hun eigen namen noemden zij hun stammen, bergen
en rivieren naar hun vroegere patriarchen, zoals Musa Khel
(de stam van Mozes), Sulaiman Zaj (de stam van Salomo),
Da’ud Zai (de stam van David), Yusuf Zaj (de stam van Jozef),
Kohi-i-Sulaiman (de berg van Salomo), Takht-i-Sulaiman
(de troon van Salomo) en de rivier de Kabul.

Als voorbeeld geef ik hieronder enige namen van hun steden
die overeenkomen met die van oude Syrische steden:

AFGHANISTAN EN KASHMIR  SYRIE VERWIJZING
Kabul (hoofdst. van Kabul 1 Kon. g-13
Afghanistan)
Zahidan Zaidon of Sidan Richteren 18-28
(a/d grens) {Mod-Saida)
Balah Bala Jozua 19-3
Hims (bij Ladakh) Hamath Numeri 13-21
Hazarah Hazaroth Numeri 11-35
Gilgit Golgotha Mattheiis 27-33
Nazarus Nazareth Mattheiis 11-23
Tibet Tibhath 1 Kron. 18-8
Ladakh Lada 1 Kron. 4-21
Leh Lechi (een district) Richteren 15-9

Het bestaan van deze en andere Bijbelse namen onthullen
het feit dat de Israélieten in deze streken van India woonden.
Er is een legende in Usool-cafi blz. 334 (een boek van
overleveringen van de Shia sekte, dat meer dan duizend jaar
geleden werd opgesteld), dat zegt dat er in Kashmir een koning
leefde wiens veertig hofdienaren allen goed onderlegd waren
in de Torah (de Mozaische wetten) en de gewoonte hadden het
Evangelie, de Psalmen en de Geschriften van Abraham
te lezen. Toen zij over de komst van de profeet Mohammad
(v.zzm.h.) vernamen, zonden zij een afgezant op onderzoek
uit en aanvaardden daarna de Islaam.

DE VERLOREN STAMMEN VAN ISRAEL 107



13. De Beni Israél van Bombay.

De Beni Israél van het landschap van Bombay zijn ook
afstammelingen van Israél. Er wordt beweerd dat zij lang
voor de tijd van Jezus hun woonplaats in India vestigden.
Een uitgebreid overzicht van deze gemeenschap kan men
vinden in het waardevolle boek The History of the Beni Israél
door Hakim Samuel Kehimkar (1830-1899), uitgegeven te
Tel-Aviv (Palestina) in het jaar 1937. De schrijver geeft eerst
de verschillende mededelingen omtrent deze gemeenschap
weer van verscheidene buitenlandse schrijvers. Hij zegt:

1. Wijlen Dr Wilson gaf een korte samenvatting aan de afdeling
van de Royal Asiatic Society te Bombay ter gelegenheid van hun
jaarlijkse bijeenkomst in 1838 en publiceerde deze in ‘The Lands
of the Bible'. Hij laat hierin uitkomen, dat de Beni Israél zich
gedurende vele eeuwen in dat land hebben gevestigd en neemt
het standpunt in, dat ze tot de tien verloren stammen Israéls
behoren. Maar in zijn ‘Appeal for the Christian Education of
the Beni Israél’ (1866) herriep hij zijn vroeger gezichtspunt,
want hij beweerde in zijn latere verhandeling dat de voorvaderen
van de Beni Israél uit Jemen of Arabié kwamen in de zesde eeuw
van de christelijke jaartelling.

2. Israél Joseph Benjamin 1, die ook een verhandeling over
de Beni Israél schreef in zijn werk ‘Eight years in Asia and Africa’,
van 1846-1855, dat in het jaar 1859 te Hannover werd uitgegeven,
is Dr. Wilson bijna op de voet gevolgd. Hij geeft niet alleen toe
dat de Beni Israél echte joden zijn, maar zegt ook dat zij de directe
afstammelingen zijn van de tien stammen, die in de tijd van
Hosea, de laatste koning van Israél, door de Assyriérs werden
weggevoerd.

Daarna bespreekt de schrijver de vroegere geschiedenis van
de Beni Israél en zegt dat resten van dat volk in Palestina waren
achtergebleven na de val van de koninkrijken van Israél
en Juda.

3. Volgens Dr. Isaac M. Wise

.. [vonden] enkele van de verstrooide Hebreeén hun weg naar
Egypte, de Ionische Eilanden, Ethiopié, Arabié, India en China ...

108 HOOEDSTUK 8



Het merendeel van de Hebreeén van de twee vroegere konink-
rijken Israél en Juda bewoonden nog steeds het Medo-Perzische
Rijk. (...) Onder de verstrooide Hebreeén, die toendertijd hun weg
naar India vonden, moeten volgens ons de voorvaderen van dat
deel van de joodse gemeenschap worden gerekend, dat nu aan
de kust van Malabar gevestigd is en dat sedert de komst van
de ‘Blanke Joden’ bekend stond als ‘Bruine Joden'.

Na de joodse gebruiken, feesten enzovoorts besproken te heb-
ben, die door de Beni Israél van het landschap van Bombay in ere
worden gehouden, zegt de schrijver:

Hierboven hebben wij onze vaste overtuiging weergegeven, dat
de Beni Israél direct uit Palestina kwamen... ongeveer 175 jaren
voor de christelijke jaartelling. {...)

Indien nu, zoals geopperd is, de afstammelingen van de Beni
Israél ongeveer 1200 jaren geleden van Yemen of van welke
andere plaats dan ook naar India waren gekomen, dan zouden zij
voordien de gewoonte van het vleesofferen hebben opgegeven zoals
de joden van andere landen, die zulks reeds stopzetten sedert de
verwoesting van de tweede tempel... Bovendien hadden de joden,
die ten tijde van de verwoesting van de eerste tempel gevangen
genomen waren en niet aan het einde van de zeventig jaren
terugkeerden, dit gebruik al prijsgegeven. Doch het feit dat het
gebruik onder de Beni Israél in India vanaf onheugelijke tijden in
zwang is geweest, bewijst dat de Beni Israél zeker in Palestina
waren gedurende het bestaan van de tweede tempel en dat ze op
de een of andere tijd véor de verwoesting van daaruit wegtrokken.

(History of the Beni Israél of India, Tel Aviv 1937, blz. 5, 6, 23)

Zo zien wij dat het merendeel van de verloren stammen Israéls

in Noord-, Noord-West-, Zuid- en Zuid-West-India woonden lang
voor de komst van Jezus.

DE VERLOREN STAMMEN VAN ISRAEL 109



de zending van Jezus

Jezus was de Messias van de Israélieten en hij verkondigde
in duidelijke woorden:

Ik ben niet gezonden dan tot de verloren schapen van het Huis
Israéls (Matth. 15:24).

De term “verloren’ kan op twee manieren worden opgevat:
letterlijk of figuurlijk. Hij kan daarom worden toegepast op
de tien verloren stammen die niet alleen figuurlijk, maar ook
letterlijk verloren waren. Zij waren sinds eeuwen uit het Heilige
Land verdwenen en hun godsdienst was in verval geraakt.

Daarom vermaande Jezus zijn discipelen om in de eerste plaats
naar de verloren schapen van het Huis Israéls te gaan (Matth.
10:6). Zelfs profeteerde hij dat hij zou gaan zoeken naar de
Israélieten die verloren waren gegaan, en dat hij hen zou vinden.
Hij zegt:

En ik heb nog andere schapen, die niet van deze stal zijn; dezen
moet ik ook toebrengen en zij zullen mijn stem horen (Joh. 10:16).

Daar hij volgens de voorafgaande verklaring alleen tot
de Israélieten was gezonden, waren die andere schapen, die
tot de Palestijnse joden behoorden, van de tien in andere landen
verstrooide stammen. Een zelfde gevolgtrekking kan worden
gemaakt uit een andere verklaring van Jezus:

Een profeet geldt nergens minder dan in zijn vaderstad.
(Matth. 13:57)

Om daarom aan te nemen dat Jezus niet naar een ander land
trok waar hij wel geéerd werd, is gelijk aan te geloven dat hij
zonder eer stierf. Zijn verklaring dat, met het oog op het plan van
zijn vijanden om hem te doden, zijn geval gelijk zou zijn aan dat
van de profeet Jona, toont duidelijk aan dat, zoals Jona door zijn
volk werd geéerd nadat hij in de buik van de vis was geweest,
Jezus door de verloren schapen van het Huis Israél zou worden
geéerd, nadat hij in het hart van de aarde was geweest. En zo
geschiedde het, dat hij naar andere landen trok waar de verloren
schapen woonden, en door hen werd geheiligd.

Het verhaal van de wijze mannen van het Oosten, die ten tijde
van de geboorte van Jezus Palestina bezochten — en klaarblijkelijk

110 HOOQFDSTUK 8



Israélieten waren, daar geen ander volk dan dit een Messias
verwachtte, en ook omdat zij vroegen: Waar is de geboren koning
der joden? - houdt reeds in dat Jezus door deze schapen,

die in de oosterse landen woonden, zou worden geéerd.

Jezus noemde nog een gelijkenis die daarop wees. Hij zei:

Wat dunkt u? Indien een mens honderd schapen had en één van
deze afdwaalde, laat hij dan niet de negen en negentig op de
bergen en gaat heen om het verdwaalde te zoeken? En indien het
gebeurt dat hij het vindt, voorwaar ik zeg u: hij verblijdt zich meer
daarover dan over de negen en negentig, die niet afgedwaald zijn.

(Matth. 18:12-13)

Indien het waar is wat deze gelijkenis inhoudt, indien het waar
is dat Jezus een goede herder was, indien het waar is dat de tien
stammen Israéls verloren raakten en door buitenlandse machten
verstrooid werden als straf voor hun afwijking van het rechte
pad, en indien het waar is dat Jezus tot de verloren schapen van
het Huis Israéls was gezonden, dan was het ongetwijfeld zijn
eerste plicht om te gaan zoeken naar die verloren schapen en
zich er in te verheugen ze te hebben gevonden. Daar wij geloven
dat Jezus een echte profeet was en bij God geliefd, moeten wij
aannemen dat hij de hem door God opgelegde plicht niet kon
verwaarlozen. Toen hij bemerkte dat de joden van Palestina hem
niet wilden aanvaarden en geen poging ongedaan lieten om hem
uit de weg te ruimen, ging hij op zoek naar de verloren schapen,
die niet van de stal van de Palestijnse joden waren.

Thomas in India

Voordat ik de voetstappen van Jezus volg na zijn vertrek
uit Palestina, zou ik eerst enige woorden willen wijden aan
de lotgevallen van Thomas, een van de twaalf discipelen van
Jezus, die 6f zijn meester op diens lange reis vergezelde,
of hem volgde in het vervullen van zijn plicht om te prediken
tot de verloren schapen van het Huis Israéls, die in het verre
Oosten en in India woonden.

Men dient niet te vergeten dat het Thomas was die door
de littekenen in de handen en zijde van Jezus te zien, een

DE VERLOREN STAMMEN VAN ISRAEL 111



onomstotelijk bewijs kreeg dat de geziene persoon niet een
geest was, maar Jezus met zijn gewonde lichaam van vlees
en beenderen. Dientenvolge werd hij een getuige voor alle
eeuwen dat Jezus niet een vervloekingsdood stierf.

Het is een welbekend feit dat Thomas naar India reisde
en daar stierf.

1. Dr. Frances C. Burkitt, professor in de godgeleerdheid
aan de Universiteit van Cambridge, zegt:

Eusebius (w.k. 111, 1,1) zegt dat Thomas de Evangelist van
‘Parthia’ was, waarschijnlijk omdat Edessa, waar enige van zijn
beenderen worden bewaard, soms ‘Edessa van de Parthen wordt
genoemd. Naar verluidt werden zijn beenderen van India naar
Edessa overgebracht en een werk dat bekend staat als
‘Handelingen van Thomas’ vermeldt zijn missiewerk en marte-
laarschap aldaar. {...) 'Handelingen van Thomas’ is een leidende
autoriteit voor het eerste christendom in de landen ten oosten
van de Euphraat. (...) Een vreemde bijkomstigheid is dat de naam
van de Apostel wordt gegeven als Judas Thomas, en er wordt
speciaal op geduid dat hij de tweeling van Jezus Christus was. '

Er wordt beweerd dat Handelingen historisch is en ook dat het
toneel van dit boek in Zuid India ligt. Het is jammer voor dit
gezichtspunt dat de bijzonderheden die in Handelingen naar
India wijzen, in verband staan met het Noord-Westen * en het
land tussen India en Mesopotamié.

1. Wanneer wij de Handelingen van Thomas bestuderen, zien wij
dat Thomas naar Parthia werd gezonden. Verder wordt vermeld,
dat Jezus en Thomas Magdonié (d.i. Nisibis) bereikten, waar
Thomas werd verzocht een paleis volgens Romeinse stijl te
bouwen, wat hij in zes maanden volbracht. Jezus predikte toen
tot de Koning van Magdonié. Ook wordt gesproken over een
huwelijksfeest, dat door Jezus en Thomas werd bijgewoond:
Na de ceremonién vertrok Thomas. De bruidegom lichtte het
gordijn op dat hem van zijn bruid scheidde. Hij zag naar hij
vermoedde Thomas met haar spreken, en vroeg verwonderd:
"Hoe kunt u hier zijn? Zag ik u dan niet vidr iedereen weggaan?'
En de Heer antwoordde: ‘Ik ben niet Thomas, maar zijn broeder".

112 HOOFDSTUK 8



‘Christenen van Thomas’ is een naam die vaak wordt gebezigd
voor de oude christelijke kerken van Zuid-India en het
gezichtspunt van hun verhaal is zo nauw verwant aan de
historische echtheid van de Handelingen dat het goed is

die hier te behandelen.

Volgens overleveringen stichtte Thomas de christelijke Kerken
in Malabar (Zuid-West kust), waarna hij overstak naar Mylapur,
nu een voorstad van Madras, waar het monument van zijn
martelaarschap, door de Portugezen in 1547 gerestaureerd,
nog steeds op de St. Thomasberg staat, waar een kruis met
een Pahlavisch opschrift is te zien dat misschien reeds uit
de zevende eeuw dateert. Wij weten door Cosmas Indicopleustes
dat er christenen waren van Perzische (Oost-Syrische) oorsprong
en ongetwijfeld van Nestoriaans geloof, in Ceylon, Malabar
en Galiana (N. Bombay) véér 55 n.Chr. *

2. Ds. Yeats Brown schrijft na zijn bezoek aan Tranvancore:
Het oudste christelijke kerkgebruik, niet alleen in Tranvancore,
maar misschien in de gehele wereld, is de Syro-Malankaran, wiens
aanhangers beweren dat Thomas zelf de eersten van hen doopte

toen hij in 59 n. Chr. op deze kust landde. Hij noemde hen
Nazarenen, daar de term ‘Christenen’ nog niet in gebruik was.

(Handelingen van de Apostelen 11:26, The Spectator no. 5634,
Londen, 19 Juni 1936, blz. 1124)

3. Aartsbisschop Lord Lang (gewezen aartsbisschop van
Canterbury) zei in een radio toespraak:

De overlevering dat Thomas naar India ging is nooit weerlegd,
en ongetwijfeld is het Christendom in India van oude oorsprong.

(Great Britain and the East, Londen 3 dec. 1936)

2. Dit steunt onze theorie, daar het Noord-Westen de streek was waar
de meerderheid van de tien stammen woonden. Jezus en zijn
discipel Thomas kwamen eerst naar het Noord-Westen en daarna
werd Thomas (indien hij Jezus begeleidde of hem uit zichzelf
volgde) door hem naar het Zuid-Westen van India gezonden, waar
ook Israélieten woonden.

3. Encyclopeedia Brittannica 1vx, 'St. Thomas'

DE VERLOREN STAMMEN VAN ISRAEL 113



Zo vervulde Thomas, door naar de streken te reizen van
de tien verloren stammen, de door Jezus opgelegde plicht:

Gaat in de eerste plaats naar de verloren stammen van het
Huis Israéls.

En Jacobus gehoorzaamde dit bevel door te schrijven aan
de twaalf geslachten, waar ze ook mochten zijn. Hij begon zijn
brief met de woorden:

Jacobus, een dienstknecht van God en van de Here Jezus
Christus, aan de twaalf geslachten die in de verstrooiing zijn, heil!

(de brief van Jacobus 1:1)

Jezus op zoek naar de andere schapen

Het vierde Evangelie openbaart dat Jezus zijn discipelen
voor het laatst aan de Zee van Tiberias ontmoette, met hen at,
tot Petrus zei: Weid mijne schapen, afscheid van hen nam
en voorgoed vertrok. Waar ging hij heen?

Het Evangelie beantwoordt deze vraag niet. In 1 Cor 15:8
wordt er op gezinspeeld, en sommigen hebben er uit geconclu-
deerd dat hij door Paulus in een visioen dicht bij Damascus
was gezien, maar 1 Corinthiérs 15:8 deed sommige denkers
concluderen dat Jezus, ten tijde van de bekering van Paulus
tot het Christendom, dus zes tot twaalf maanden na de krui-
siging, zich nog steeds in de streken van Syrié bevond.

Rechter Docker m.a., provinciaal rechter te Sydney, geeft
in zijn boek If Jesus did not die upon the Cross? op blz. 75-76
de volgende uitleg van het verhaal van de bekering van Saulus:

Toen Jezus bemerkte dat hij niet langer veilig was in Galilea,
begon hij zijn reis om de verloren stammen Israé1s in het Oosten
via Damascus op te zoeken, waar hij een hele tijd verbleef, lang
genoeg om Ananias en anderen tot discipelen te maken. Dit kan
de reden zijn geweest waarom door de joodse autoriteiten
afgezanten waren gezonden om daar vervolgingen op touw
te zetten. Jezus, van Saulus” komst op de hoogte zijnde, ging uit
zoals Elia van weleer, om zijn vijanden te ontmoeten, en het gevolg
van zijn wonderbaarlijke persoonlijke macht was de bekering van
vervolger tot discipel. Hun omgang werd waarschijnlijk voor enige
dagen voortgezet in het huis van Ananias, of waar Jezus dan
ook verbleef. De aankomst van de commisie toonde Jezus echter,

114 HOOFDSTUK 8



dat het niet langer veilig was in Damascus te blijven en hij vertrok
naar Babylon op zijn weg naar het Oosten. Deze uitlegging wordt
gesteund door Johannes Weiss (‘Paul and Jesus’, blz. 31):

‘Paulus’ visioen en bekering zijn psychologisch onbegrijpelijk,
behalve wanneer wordt aangenomen dat hij werkelijk en diep
onder de indruk was van de menselijke persoonlijkheid van Jezus.’

(Docker If Jesus did not die upon the Cross? blz. 75-76)

Jezus in Nisibis'

In zijn boek Masih Hindustan Me haalt Hazrat Ahmad uit
het welbekende geschiedenisboek Rauzatus-Safa (blz. 130-135)
het volgende aan, met weglating van overdrijvingen:

Jezus (vrede zij met hem) werd Messias genoemd, omdat hij een
groot reiziger was. Hij droeg een wollen doek om zijn hoofd en een
wollen mantel om zijn lichaam. Hij had een stok in zijn hand en hij
placht steeds van land tot land en van stad tot stad te reizen. Bij
het vallen van de nacht bleef hij waar hij zich toevallig bevond. Hij
gebruikte kruiden en water van het oerwoud en reisde te voet. {...)

Reizende van zijn land kwam hij te Nasibin aan, dat verschei-
dene honderden mijlen van zijn huis lag. Er waren enige discipelen
bij hem, die hij naar de stad zond om te prediken. Er gingen echter
in die stad onjuiste en ongegronde verhalen rond omtrent Jezus
(vrede zij met hem) en zijn moeder. De gouverneur van de stad
arresteerde daarom de discipelen en ontbood vervolgens Jezus.
Jezus genas enige personen op wonderlijke wijze en verrichtte
nog andere wonderen. De koning van het gebied van Nasibin
met al zijn legers en onderdanen geloofden daarom in hem.

Deze korte verklaring van Rauzatus-Safa, zegt Hazrat Ahmad,
leidt tot de gevolgtrekking dat Jezus (vrede zij met hem) in de loop
van zijn reizen te Nasibin aankwam, een stad gelegen tussen
Mosul en Syrié. Wanneer men van Syrié naar Perzié reist, komt

-

. Nisibis (Nasibina in de Assyrische beschrijving), modern Nezib of
Nasibin is een oude stad en vesting in het Noorden van Mesopotamié,
dichtbij het punt waar de Mygdon (modern Jaghjagha) de berg door
een nauwe kloof verlaat. Ze telt ongeveer 4000 inwoners, waarvan het
merendeel joden zijn. (Encyclopeedia Brittannica 1)

DE VERLOREN STAMMEN VAN ISRAEL 115



men er langs. Nasibin is 720 km van Jeruzalem verwijderd en 240
km van de Perzische grens. De oostgrens van Perzié loopt langs

de stad Herat (Afghanistan). Met andere woorden, de stad Herat
ligt aan de westgrens van Afghanistan. De afstand van Herat naar
de Khaiber Pas is bijna goo km.

Het voornoemde rapport van Rauzatus-Safa is zeker
in zoverre juist, dat Jezus, nadat hij door de Palestijnse joden
verworpen en vervolgd werd, met het oog op zijn zending
wegreisde en Nasibin bereikte. Josephus, de welbekende
geschiedschrijver van die tijd, vertelt ons dat Nasibin destijds
bewoond was door de joden van de tien verloren stammen.

Hij zegt:

Nu kwam er een vreselijke ramp over de joden die in Mesopo-
tamié waren en in het bijzonder over degenen die in Babylonié
woonden. Er was ook een stad Nisibis gelegen aan dezelfde loop
van de rivier. (blz. 314)

Nu was het hele joodse volk bevreesd voor de Babyloniérs en
de Seleuciérs, omdat alle in die plaatsen wonende Syriérs met
de Seleuciérs overeengekomen waren tegen de joden te strijden.
Daarom kwamen de meesten van hen bijeen, trokken naar Naarda
en Nisibis en vonden daar beveiliging tegen de macht van deze
steden met hun zeer vele krijgshaftige bewoners.

(Sir C.W. Wilson The works of Flavius Josephus deel 3, Londen
1889, blz. 324)

Van Nasibin trok Jezus door Perzié naar Afghanistan, vanwaar
hij door de Punjab Kashmir binnenkwam. Uit de legenden blijkt
dat hij ook Tibet en andere streken van India bezocht, maar
het lijkt zeker dat hij in Kashmir woonde en er tenslotte stierf.

Een van de vele redenen waarom Jezus, ‘Masih’ werd genoemd,
schrijft Hazrat Ahmad, is omdat hij een groot reiziger was.

Een moslim heilige, Abu Bakr Mohammed Attartushi, noemt
Jezus op pagina zes van zijn boek Siraj-ul-Mulooke (Egypte 1306
AH, p.6) ‘De voornaamste der reizigers'.

Zo lezen we ook in Lisan-ul Arab, een authentiek Arabisch
woordenboek:

Jezus werd de ‘Masih’ genoemd, omdat hij rondtrok en niet op
één plaats bleef.

116 HOOFDSTUK 8§



In Kanzul-Ummal, een grote verzameling van de gezegden van
de Heilige Profeet van de Islaam (v.z.m.h.) en zijn metgezellen,
lezen wij dat Abu Hurairah (Gods welbehagen ruste op hem) zei,
dat God aan Jezus het volgende openbaarde:

O Jezus, begeef u van de ene plaats naar de andere voor het
geval dat gij zoudt worden herkend en vervolgd.

Wederom lezen wij in hetzelfde boek een mededeling van Jabir
dat Jezus gewoon was te reizen. Hij trok van het ene land naar
het andere en bij het vallen van de nacht nam hij gewoonlijk
wat er in de wildernis groeide te eten, en zuiver water te drinken,
waar hij zich ook bevond.

En in hetzelfde boek vinden we ook nog van Abdullah, zoon
van Omar, de volgende vermelding:

De Heilige Profeet (mogen Gods vrede en zegeningen zijn deel
zijn) verklaarde dat de ‘Gharibs’ de grootste genade vinden in de
ogen van Allah. Toen hem gevraagd werd wat met ‘Gharibs” werd
bedoeld, antwoordde hij:

‘Die mensen die, zoals Jezus de Messias, met hun geloof uit hun
land viuchten.’ (deel 2, blz. 34, 71 en deel 6, blz. 51)

Deze vermeldingen omtrent Jezus zijn niet alleen zeer oud,
maar ze worden gevonden in de betrouwbare boeken van
de islamitische overleveringen. Indien Jezus zijn hele leven
in Palestina was gebleven, kon hij niet met enig recht
‘de Voornaamste der Reizigers’ worden genoemd. Met het oog
op deze vermeldingen, die via verscheidene en onathankelijke
bronnen tot ons zijn gekomen, hebben wij daarom geen andere
keus dan aan te nemen dat Jezus uit Palestina viuchtte, van
het ene land naar het andere trok en uiteindelijk India bereikte.
Zodoende verdiende hij de titel ‘de Voornaamste der Reizigers'.

DE VERLOREN STAMMEN VAN ISRAEL 117






HOOFDSTUK 9

HET ONBEKENDE LEVEN VAN JEZUS!
BOEDDHISTEN EN JEZUS






Een ander bewijs dat Jezus naar India trok, zijn de oude
boeddhistische geschriften, waarin steevast wordt beweerd
dat Jezus naar India reisde en daar het woord van God predikte.
John Pinkerton zegt in zijn Book of Travels:

Verschillende zendelingen hebben gemeend, dat er in de oude
boeken van de lama’s enige sporen zijn overgebleven van de
christelijke godsdienst, die daar volgens hen in de tijd van
de apostelen werd gepredikt. '

Na het einde van de Turks-Russische oorlog (1877-1878)
bereikte een Russische reiziger, Nicholas Notovitch, na vele
landen te hebben bezocht, ten slotte (in 1887) India. Gedurende
één van zijn bezoeken aan een boeddhistisch klooster hoorde
hij van het Hoofd van de Lama'’s, dat er in de archieven van
Lhasa zeer oude memoires bestonden, handelende over het leven
van Jezus en over de Oosterse volkeren. In Europa teruggekeerd
bracht hij de door hem gemaakte notities, die vertalingen van
die oude geschriften omtrent het leven van Jezus bevatten,
op volgorde.

Alvorens ze uit te geven zond hij ze eerst naar Mgr. Platon,
de beroemde Aartsbisschop van Kiev, voor revisie. Ofschoon
laatstgenoemde de belangrijkheid van de ontdekking toegaf,

1. Pinkerton A General Collection of the Best and Most Interesting
Voyages and Travels in all parts of the World deel 7, Londen 1811,
blz. 554

BOEDDHISTEN EN JEZUS 121



probeerde hij hem ervan te weerhouden zijn memoires uit
te geven, en zei dat dit tegen zijn eigen belang zou zijn.

Waarom? Hij weigerde hier uitleg over te geven.

Een jaar later was Nicholas Notovitch toevallig in Rome en
toonde het manuscript aan een kardinaal die bij de Heilige Vader
in hoog aanzien stond.

Waarom zou u dit drukken?, vroeg de kardinaal, niemand zal er
veel waarde aan hechten en u zoudt er ontelbare vijanden door
krijgen. Als u geld nodig hebt kan ik u voor de notities een
vergoeding geven.

Dit aanbod weigerde hij vanzelfsprekend. In Parijs legde hij
het plan voor aan kardinaal Rotelli, die hij in Constantinopel
had ontmoet. Ook deze verzette zich tegen het publiceren van
dit werk onder het voorwendsel dat het voorbarig zou zijn.

De Kerk, voegde hij hieraan toe, lijdt te veel aan deze nieuwe
golf van athéistische ideeén, en u zou alleen maar nieuw voedsel
geven aan de afbrekers van de Evangelische leerstellingen.

Uiteindelijk gaf hij zijn boek uit onder de titel La vie inconnue
de Jésus ' met de opmerking:

Voordat mijn werk bekritiseerd wordt, kunnen wetenschappelijke
verenigingen zonder veel kosten een expeditie organiseren om deze
manuscripten te bestuderen in de buurt waar ze kunnen worden
gevonden, om zodoende hun historische waarde te bevestigen. >

De auteur schrijft in dit boek:

‘Bij een bezoek dat men kortgeleden aan één van uw Gnopa’s
bracht, vertelde een lama mij van een profeet, of zo u wilt een
Boeddha, Issa genaamd. Kunt u mij iets over hem vertellen?’
vroeq ik hem.

1. In het Britse Museum heb ik twee vertalingen gezien van dit boek
dat oorspronkelijk in het Frans was uitgegeven. Eén ervan is
vertaald door Alexina Loranger, uitgegeven door Rand McNally & Co.,
Chicago en New York 1894. Het andere door Violet Crisp, uitgegeven
door Hutchinson & Co. te Londen.

2. Mijn verwijzingen zijn genomen uit de eerste vertaling
(blz. 8, 9,10 en 12).

122 HOOFDSTUK 9



De naam Issa wordt zeer geéerd onder de boeddhisten’, was
het antwoord, ‘ofschoon weinig over hem bekend is, behalve bij
de hoofd-lama’s, die de perkamenten hebben gelezen omtrent zijn
leven’. (blz. go)

‘Onze Gnopa, die tot de gelukkigen behoort, bezit reeds een
groot aantal manuscripten, die ik in mijn vrije uren lees. Onder
die exemplaren heb ik beschrijvingen gevonden van het leven en
de daden van Issa, die in India en onder de zonen Israéls predikte’.
(blz. 91)

‘In welke taal zijn de belangrijkste rollen die op het leven van
Issa betrekking hebben, geschreven?’, vroeg ik.

‘De rollen die het leven van Issa behandelen en die van India
naar Nepal en van Nepal naar Tibet werden gebracht, zijn in het
Pali geschreven en bevinden zich nu te Lhasa; maar wij bezitten
één exemplaar in onze eigen taal, dat wil zeggen het Tibetaans.’
(blz. 93)

Eindelijk toegevend aan mijn ernstig aandringen, haalde hij
twee grote rollen voor de dag met kartonnen omslagen en bladen,
die vergeeld waren door de tijd, en las de biografie van Issa,
die ik voorzichtig naar de vertaling van mijn tolk overschreef.

Dit vreemde document is geschreven in de vorm van afzonderlijke
verzen, die vaak geen onderling verband tonen. (blz. 96)

Volgens deze oude geschriften verliet Issa (Jezus), toen hij
dertien jaar oud was en als Israéliet verplicht was te huwen,
zijn vaders huis, vertrok naar Jeruzalem, en reisde in gezelschap
van enige kooplieden naar Sind om zich in het goddelijk woord
te kunnen vervolmaken (blz. 103) en de wetten van de Grote
Boeddha te bestuderen. (blz. 107)

In de loop van zijn veertiende jaar reisde de jonge Issa (door
God gezegend) door Sind en vestigde zich onder de Ariérs. {...)

De roem van zijn naam verbreidde zich over het noordelijke Sind.
Toen hij het land van de vijf rivieren en Radjipoutana doortrok,
smeekten de vereerders van de God Djaine hem in hun midden

te blijven. (blz. 107)

Hierna bezocht hij Juggernaut, in de Provincie Orsis. De blanke
Brahmaanse priesters onderwezen hem de Vedas te lezen en uit
te leggen, te genezen door het gebed, de Heilige schrift te onder-
wijzen en uit te leqgen, boze geesten uit het lichaam van de mens
te drijven en hem weer een menselijk voorkomen te geven. Hij

BOEDDHISTEN EN JEZUS 123



vertoefde zes jaren te Juggernaut, Rajegriha, Benares en andere
heilige steden. ledereen hield van hem, daar Issa in vrede leefde
met de Vaisyas en de Soedras, aan wie hij de heilige schriften
onderwees. Doch de Brahmanen en de Kashatriyas bestreden hem.
(blz. 108). Hieronder zal ik enige leerstellingen noemen uit die
oude geschrif-ten, welke Jezus aan het volk van India predikte.

1. ‘God de Vader maakt geen onderscheid tussen Zijn kinderen,
die Hem allen even lief zijn." (blz. 109)

2. 'Vreest uw God, buigt de knie voor Hem alleen, en aan Hem
moeten uw offerandes worden gebracht.’

3. Issa verloochende de Drieéenheid en de incarnatie van Para-
Brahma in Vishnu, Siva en andere goden, zeggende:

‘De Eeuwige Rechter, de Eeuwige Geest, vormt de Ene en
ondeelbare Ziel van het heelal, Die alleen het Al schept, behelst
en leven geeft. Hij alleen heeft gewild en geschapen, Hij alleen
heeft van eeuwigheid bestaan en zal zonder einde bestaan;

Hij heeft geen gelijke in de Hemelen noch op de aarde.

‘De Grote Schepper deelt Zijn macht met niemand, laat staan
met levenloze dingen zoals gij zijt onderwezen, want alleen
Hij bezit de hoogste macht. (blz. 110)

'Hij wilde het en de wereld verscheen. ... En Hij heeft aan de
mens onderworpen het land, de wateren, de dieren en al hetgeen
Hij heeft geschapen en wat Hij in onveranderlijke orde in stand
houdt door de duur van elk vast te stellen.

‘De toorn van God zal weldra over de mens worden uitgestort,
daar hij zijn Schepper heeft vergeten en Zijn tempels met gruwelen
heeft gevuld en een menigte schepselen aanbidt, die God aan hem
heeft onderworpen.” (blz. 111)

Toen de blanke priesters en de krijgslieden kennis kregen van
de door Jezus tot de Soedra’s gerichte toespraak, besloten zij hem
te doden en zonden hun dienaren voor dit doel uit op zoek naar
de jonge profeet (blz. 112). Doch Issa, door de Soedras gewaar-
schuwd voor het gevaar, viuchtte in de nacht van Juggernaut naar
de geboorteplaats van de grote Boeddha. Zes jaren later verliet hij
Nepal en het Himalayagebergte, daalde af in het dal van
Rajputana en trok naar het westen, predikte tot verschillende
mensen over de hoogste volmaaktheid van de mens. (blz. 113)

124 HOOEDSTUK 9



De roem van de preken van Issa verbreidde zich naar de naburi-
ge landen en toen hij Perzié bereikte, waren de priesters met schrik
vervuld en verboden de bewoners naar hem te luisteren (blz. 119).

Toen Issa Palestina bereikte, trok hij van de ene plaats naar
de andere, versterkte door het woord van God de moed van de
Israélieten, die onder het gewicht van hun wanhoop bijna
bezweken, en duizenden volgden hem om zijn prediking te horen
(blz. 126). Maar de bestuurders van de steden vreesden hem
en zonden rapporten tegen hem naar Pilatus, de gouverneur
van Jeruzalem, die beval dat de prediker Issa zou worden
gearresteerd en voor de rechters gedaagd. Hij beval de priesters
en geleerden, oude mannen van Hebreeuwse afkomst, om hem
in de tempel te berechten. (blz. 127)

Na Issa te hebben verhoord rapporteerden laatstgenoemden
aan de Gouverneur: ‘We hebben de man gezien, die gij beschuldigt
van het opruien van ons volk. Wij hebben zijn prediking gehoord
en weten dat hij van ons volk is’. (blz. 131)

De Gouverneur zond zijn spionnen en tenslotte werd Issa gear-
resteerd en Pilatus riep de hoofdbestuurders, priesters, ouderlingen
en wetgevers bijeen met het doel hen een oordeel te doen vellen
over Issa. Issa werd uit de gevangenis gehaald en zat voor de
Gouverneur met twee rovers, die met hem moesten worden
verhoord.” (blz. 140). Maar zij zeiden tot Pilatus: ‘Wij willen de
grote zonde niet op onze schouders nemen om een onschuldige te
veroordelen en twee rovers vrij te spreken, wat tegen onze wetten
is. Doe daarom wat gij wilt." Na aldus te hebben gesproken gingen
de wijze mannen heen, wasten hun handen in een gewijde schaal
en zeiden: ‘"Wij zijn onschuldig aan de dood van een rechtvaardig
man.” (blz. 143)

Toen werd Jezus op bevel van de Gouverneur aan het kruis
genageld tezamen met de twee rovers. Die hele dag bleef hij aan
het kruis en in de avond stierf hij. Drie dagen daarna zond
de Gouverneur zijn soldaten om het lichaam van Jezus op te
nemen en ergens anders te begraven, daar hij een algemene
opstand van het volk verwachtte. De volgende dag werd het graf
door de menigte open en leeg gevonden en onmiddellijk ver-
spreidde zich het gerucht dat de Opperste Rechter zijn engelen
had gezonden om het stoffelijk overschot van de heilige weg te
nemen. (blz. 145)

BOEDDHISTEN EN JEZUS 125



Volgens deze rollen was Issa 29 jaar oud toen hij in het land
van Israél aankwam, Dit verhaal toont ons dat de joden van
Palestina Jezus niet weerstonden maar verwelkomden, naar
hem luisterden en hem terzijde stonden. En het was Pilatus,
de Romeinse Gouverneur, die hem tegen hun wil onrechtvaardig
kruisigde. Dit verhaal spreekt de verklaring die door de vier
Evangelieschrijvers is gegeven duidelijk tegen.

Wanneer wij het bovengenoemde onderzoeken, zoals wij
dat in dergelijke gevallen van historische gebeurtenissen doen,
zouden wij het niet moeilijk vinden de waarheid te ontdekken.

Het is duidelijk dat het verhaal van de kruisiging niet van een
ooggetuige noch van een van de discipelen van Jezus afkomstig
is. Het is slechts van horen zeggen. Het is heel goed mogelijk dat
de feiten verward werden door de oorspronkelijke schrijvers of
dat de verteller verkeerde inlichtingen verschafte, die op door
hem gehoorde geruchten waren gebaseerd.

De auteur van het boek schrijft zelf in verband hiermee:

Het is nodig hier op te merken dat gedurende deze antieke
periode, zoals dat ook in onze dagen het geval is, het Oosterse
openbare leven geconcentreerd was in de bazaars, waar de
dagelijkse gebeurtenissen en het nieuws van buitenlandse
volkeren werd vermeld door karavanen en kooplieden,
die gewoonlijk werden gevolgd door een aantal derwishen,
die gaarne al hetgeen zij op hun reizen gezien en gehoord
hadden voor wat voedsel ten beste gaven. Dit was in feite
hun enige middel van bestaan. (blz. 150)

De twee manuscripten die de lama van het Himis Klooster
mij voorlas waren opgesteld naar verschillende in het Tibetaans
geschreven geschriften, die van de aan de Lhasa Bibliotheek
behorende rollen waren vertaald, en tweehonderd jaar na Christus
van India, Nepal en Maghada waren gebracht. De informatieve
inhoud omtrent Christus is op zonderlinge wijze verward, zonder
verband of samenhang met andere gebeurtenissen uit die periode.

(blz. 151)

Met het oog op het gebruik van de boeddhistische priesters
om hun informaties te verzamelen kunnen wij hun geschriften
niet te ernstig opnemen. In het geval van de kruisiging weten
wij niets van de zegsman, zelfs zijn naam niet. Was hij een

126 HOOEDSTUK 9



betrouwbaar of onbetrouwbaar persoon? Aan de andere kant
lezen wij in de Evangelién een profetie van Jezus omtrent de
toekomst van de joden, waarin hij zei dat, door hun tegenstand,
het Koninkrijk der Hemelen van hen weggenomen zou worden,
met andere woorden, er zou in de toekomst geen profeet onder
hen opstaan, en dit is letterlijk vervuld. Ik kan daarom zonder
aarzelen zeggen dat, met het oog op de Evangelién, de verhalen
van de boeddhistische rollen niet als echt en absoluut authentiek
kunnen worden beschouwd. De enige positieve conclusie die wij
uit deze oude geschriften kunnen trekken is dat Jezus naar India
ging en er een lange tijd woonde, en in die tijd het woord Gods
aan het volk van India predikte. De aan hem toegeschreven
leerstellingen, waarvan ik hierboven enige aanhaalde, zijn
waarlijk verheven en een profeet waardig.

Er is nog een punt dat ik nodig acht hier naar voren te
brengen. Het leven en de leerstellingen van Boeddha tonen
zulk een nauwe en opvallende overeenkomst met het leven
en de leerstellingen van Jezus, dat vele denkers hebben beweerd,
dat het Christendom slechts een kopie van het Boeddhisme is.

Dr. K.S. MacDonald schrijft in zijn The story of Barlaam and
Joasaph :

De heer R.C. Dutt begint zijn hoofdstuk over Boeddhisme en
Christendom in zijn ‘Ancient India’ met de woorden:

‘De morele voorschriften en leerstellingen van het Boeddhisme
tonen zoveel overeenstemmingen met die van het Christendom,
dat er tussen die twee godsdienstsystemen reeds voor lange tijd
een verband is vermoed."’

En Dr. Ernst |. Eitel zegt in zijn Lectures on Buddhism:

Ernstige lezers zullen in deze ruwe schets van het leven van
Boeddha vele bijzonderheden hebben opgemerkt, die op zeldzame
wijze overeenkomen met gebeurtenissen uit het leven van onze
Heiland zoals die in de Evangelién zijn vermeld.

Sakyamuni Boeddha kwam, naar ons werd verteld, uit de Hemel,
werd geboren uit een maagd, verwelkomd door engelen, ontvangen
door een oude heilige die met profetische visioenen was begaafd,
in een tempel voorgedragen, eerst met water en daarna met vuur
gedoopt; hij verbaasde de meest geleerde wijzen door zijn

1. R.C. Dutt Ancient India Calcutta 1895, Introduction, blz xLvii

BOEDDHISTEN EN JEZUS 127



antwoorden en begrip, werd door de geest de woestijn in geleid
en, na door de duivel te zijn verzocht, de vriend van tollenaren

en zondaren, verheerlijkt op de berg, hij daalt neder ter helle

en vaart ten Hemel. Kortom, met de enkele uitzondering van

de kruisiging kan bijna elke karakteristieke gebeurtenis uit het
leven van Christus ook worden teruggevonden in de boeddhistische
overlevering uit het leven van Sakyamuni Gautama Boeddha.

En toch, zoals zekere sceptici ons zouden willen doen geloven,
leefde en stierf deze Boeddha 275 of zelfs 543 jaren voordat
Christus naar India trok gedurende de achttien jaren, die tussen
zijn jeugd en zijn volwassen leeftijd lagen, en voordat hij op 30-
jarige leeftijd terugkeerde om het leven en de handelingen van
Sakyamuni Boeddha te kopiéren en te reproduceren. Of worden
wij, die in Christus’ oorspronkelijkheid geloven, tot de armzalige
uitvlucht gedreven om aan te nemen, zoals sommige Jezuieten-
vaders dit doen, dat de duivel, reeds kennende de verschillende
details van het leven van de Beloofde Messias, hem en alle bijzon-
derheden uit zijn leven vooruitliep door zijn eigen karikatuur

in Sakyamuni Boeddha?

Waren de gebeurtenissen uit het leven van Jezus en zijn
leerstellingen werkelijk aan het Boeddhisme ontleend of was het,
zoals Dr. Eitel zegt, een toeval? Of ging hij naar India toen hij
nog jong was? Of was het het werk van de duivel, zoals een
zekere Jezuietenvader zegt? Hier volgt het enige antwoord op
deze ingewikkelde vraag. Hazrat Ahmad schrijft in dit verband
in zijn boek Jezus in India:

Nu is het de moeite waard over deze vraag na te denken.
Waarom was er zoveel overeenkomst tussen Boeddha en Jezus?

De leden van de Arya-sekte zeggen ten opzichte hiervan dat
Jezus het Boeddhisme leerde kennen gedurende zijn reizen in India
en, nadat hij kennis had genomen van de feiten uit Boeddha’ s
leven, hij zijn Evangelién daarvan afleidde, toen hij in zijn
geboorteland was teruggekeerd. (...)

Dit is echter een oneerlijke vergissing van de Arya. Het is
niet waar, dat Jezus voor zijn kruisiging naar India trok; hij was
toendertijd niet genoodzaakt zo'n reis te ondernemen - hij was
daarentegen wel daartoe genoodzaakt, toen de joden van Sham
(Syrié) hem hadden verworpen en, naar zij geloofden, gekruisigd.

128 HOOFDSTUK 9



Het wonderlijke plan van God bracht hem echter redding. Toen
dus zijn medelijden met de joden en zijn zorg om tot hen te predi-
ken waren uitgeput en de joden door hun boosheid zo hardvochtig
waren geworden, dat zij de waarheid onmogelijk konden aanvaar-
den, ging Jezus, nadat God hem had medegedeeld, dat de tien
joodse stammen naar India waren vertrokken, naar die streken.
En daar verscheidene joden het Boeddhisme hadden aangenomen
stond er voor deze ware profeet geen andere weg open dan zijn
aandacht aan de volgelingen van het Boeddhisme te wijden.

De boeddhistische priesters verwachtten de verschijning van
de Messias ‘Boeddha’. Vanwege de benamingen van Jezus, alsook
wegens enige van zijn morele leerstellingen (zoals: ‘Hebt uw
vijanden lief, weersta de boze niet’) en door hetgeen Gautama
Boeddha had voorspeld omtrent de blanke Matiyya (d.i. Masiha
ofwel Messias) - vanwege al deze tekenen hielden de priesters
hem voor Boeddha.

Het is ook mogelijk dat sommige van zijn benamingen, morele
leerstellingen en feiten uit het leven van Jezus opzettelijk of onop-
zettelijk in die tijd aan Boeddha werden toegeschreven, want de
hindoes hebben nooit bewezen veel ondervinding te hebben in het
vastleggen van de geschiedenis. De gebeurtenissen uit het leven
van Boeddha waren niet opgetekend tot Jezus' tijd toe.' De
boeddhistische priesters hadden daarom een goede gelegenheid
om, wat ze maar wilden, aan Boeddha toe te schrijven.

Na enige voorbeelden te hebben te gegeven van de
overeenkomstige morele leerstellingen, schrijft Hazrat Ahmad,

1. Het kan worden bewezen dat bijna elke tint van dit christelijke
kleursel, die het Boeddhisme aan het leven van Boeddha geeft van
betrekkelijk moderne afkomst is. Er bestaat geen enkel boeddhistisch
manuscript dat in oudheid en onbetwijfelde echtheid kan wedijveren
met de oudste codexen van de Evangelién. (Dr. Ernest |. Eitel Lectures
on Buddhism, derde uitgave, blz. 16, Londen 1884)

Dr. Hermann Oldenberg schrijft: Het moet als een belangrijke
bewering worden vooropgesteld: een biografie van Boeddha is niet tot
ons gekomen van de oude tijden van de Pali teksten, en we kunnen
veilig zeggen dat een zodunige biografie toen niet bestond.
(Oldenberg Buddha, His Life, His Doctrine, His Order, William and
Norgate 1882, blz. 78)

BOEDDHISTEN EN JEZUS 129



We moeten niet vergeten dat deze morele leerstellingen en
manier van prediken (in gelijkenissen, zoals de methode van Jezus),
samen met de andere omstandigheden, onmiddellijk doen
vermoeden dat dit was geschreven in imitatie van Jezus.

Toen Jezus in India was en daar predikte, ontmoetten de volge-
lingen van het Boeddhisme hem, en aangezien zij in hem een
heilige persoon en een man van zegeningen vonden, schreven
zij deze gebeurtenissen in hun boeken neer.

130 HOOFDSTUK 9



HOOFDSTUK 10

YUS ASAPH EN JEZUS






Dit is het laatste, maar niet het onbelangrijkste punt in verband
met het bezoek van Jezus aan India. In het voorafgaande heb
ik reeds betoogd dat Jezus niet aan het kruis stierf, maar uit het
graf kwam met zijn stoffelijk lichaam, zijn discipelen gedurende
de dagen van zijn verblijf in Palestina af en toe in het geheim
ontmoette en daarna, met het oog op de tien verloren stammen
van Israél, naar Nasibin trok, en vandaar naar Perzié, Afghanistan
om dan via de Punjab Kashmir te bereiken. Hazrat Ahmad, aan
wie God openbaarde:

De Messias, zoon van Maria, is dood

... met al deze feiten bekend zijnde, hoorde van de bewoners
van Kashmir dat er in Srinagar, in de Khan Yar Straat, een graf
is dat bekend staat als het graf van ‘Nabi".

Het woord Nabi, dat alleen in twee talen bestaat, namelijk in
het Hebreeuws en in het Arabisch, maakte hem nieuwsgierig
en deed hem concluderen dat het een Semitische, of nog juister
een Hebreeuwse profeet was, omdat na de Heilige Profeet
Mohammad (vrede zij met hem.), wiens graf in Medina is, geen
profeet onder de moslims was verschenen. Verder onderzoek
bevestigde zijn gezichtspunt, omdat hem werd verteld dat de
profeet, die ook bij de naam Yus Asaph bekend stond, een
vreemdeling was die ongeveer 1900 jaar geleden naar Kashmir
kwam.

YUS ASAPH EN JEZUS 133



Deze en andere factoren brachten hem ertoe aan te nemen,
dat de in Srinagar begraven profeet niemand anders kon zijn
dan Jezus van Nazareth, die naar India ging op zoek naar
de tien verloren stammen, die in deze noordelijke streken
woonden. Hieronder zal ik enige punten naar voren brengen
die dit gezichtspunt steunen:

1. Er bestaan mondelinge en schriftelijke bewijzen van
aanzienlijke personen in Srinagar dat hij, die in het besproken
graf begraven ligt, Yus Asaph was, een profeet die ongeveer 1900
jaar geleden naar Kashmir kwam en ook Prins genoemd werd.
Een lange lijst van getuigen in deze kan worden gevonden in het
laatste hoofdstuk van Alhuda een in het Arabisch geschreven
werk van Hazrat Ahmad, dat in 1902 te Qadian werd uitgegeven.

2. Ook de jaarboeken van het land getuigen dat het graf
bekend staat als dat van de profeet Yus Asaph. De auteur
van de Tarikh-i-Azami van Kashmir (een historisch werk van
ongeveer 200 jaar geleden) zegt op blz. 82 omtrent dit graf:

Het graf naast dat van Sayyid Nasr-ud-Din staat algemeen
bekend is als dat van een profeet die tot de bewoners van Kashmir
was gezonden en de plaats wordt beschouwd als het heiligdom
van een profeet. Hij was volmaakt in vroomheid, rechtvaardigheid
en toewijding: hij was door God tot profeet verheven en was
werkzaam tot de Kashmiri's te prediken. Zijn naam was
Yus Asaph.

3. Een christelijke zendeling en tegenstander van Hazrat
Ahmad, Ds. Weitbrecht, die jarenlang in de Punjab werkte,
schreef na zijn bezoek aan het graf in 1903 een brief naar een
christelijk blad Epiphany waarin hij omtrent dit grafteken zegt:

Binnen zijn er twee grafstenen. Hij (een eerbiedwaardige oude
man die het heiligdom beheerde) zei, dat het grootste aan de
noordelijke zijde gelegen graf van de profeet Yus Asaph was
en dat de kleinere grafstenen toebehoorden aan Sayyid ud-Din.

4. De redacteur van de Review of Religions schrijft in het
oktobernummer van 1909:

134 HOOFDSTUK 10



Het meest opzienbarende van dit graf is, dat het niet alleen
bekend staat als het graf van Nabi Sahib, maar ook als dat van
Isa Sahib (Jezus). Mirza Bashir-ud-Din Mahmud Ahmad, zoon van
Hazrat Ahmad, bezocht het graf enige jaren geleden, en toen hij
een oude vrouw (de laatste van een lange reeks van verzorgers
van het graf) vroeg, wiens graf het was, antwoordde zij:

‘Het is het graf van Isa Sahib.’

Op de vraag waarom zij het het graf van Isa Sahib noemde, terwijl
de Maulvies (islamitische priesters) geloofden dat Isa (Jezus)
in de hemel was, zei ze:

‘Laat hen geloven wat ze willen. De naam (Isa) is die, welke wij

steeds van onze voorvaderen hebben gehoord.’

5. In het Sanskritsche boek Bhavishya Maha Purana dat, naar
wordt vermeld in het jaar 115 n. Chr. is geschreven en in 1910
voor het eerst te Bombay in druk verscheen, lezen wij:

Op een dag trok hij (Raja Shalewahin) naar een land in het
Himalaya-gebergte. Daar zag hij een Raja van de Sakas te Wien
(ong. 15 km van Srinagar) die een blanke gelaatskleur had en witte
klederen droeg. Hij vroeq wie hij was. Zijn antwoord luidde:

"Ik wordt een zoon van God genoemd, en ben uit een maagd
geboren. 1k bestrijd het ongeloof en volg de waarheid'.

De Raja vroeg ‘Wat is uw godsdienst?” Hij antwoordde:

‘O Raja! Toen de waarheid was verdwenen en er {aan het kwaad,
vert.) geen grens was in het Buitenland, verscheen ik daar en
door mijn werk leden de schuldigen en bozen en ik leed ook onder
hun handen. (...) Ik leid tot liefde, waarheid en reinheid van hart,
en hierom sta ik bekend als Isamasih.’

6. Wij lezen op blz. 359 van een boek, Kamal-ud-din, ook Ikmal-
ud-Din geheten (een Arabisch werk van ongeveer 1000 jaar oud)
het volgende:

Hij (Yus Asaph) zwierf door verscheidene landen en steden,
totdat hij een land, Kashmir genaamd, bereikte. Hij trok door het
land en leefde en verbleef er tot zijn dood. Hij verliet zijn stoffelijk
lichaam en steeq op tot het licht. Voordat hij zijn laatste adem
uitblies riep hij een van zijn discipelen, Babad genaamd, die hem
diende en verzorgde en in alle dingen bedreven was, en sprak tot
hem als volgt:

YUS ASAPH EN JEZUS 135



‘Mijn vertrek van deze wereld is nabij. Doe daarom uw plicht
en wijk niet van de waarheid af en neem alle riten in acht.’
Daarop verzocht hij de discipel hem een graf te bouwen,
en zijn benen strekkende naar het Westen richtte hij zr,m
gezicht naar het Oosten en gaf de geest.

7. Ook lezen wij in dit boek dat Yus Asaph de naam Bushra
(Arabisch en Hebreeuws voor ‘Evangelie’) gaf aan het woord,
dat hij predikte:

Dan begon hij de boom met Bushra (Evangelie) te vergelijken,
dat hij aan het volk predikte, en hij vergeleek een waterbron met
de wijsheid en kennis, die hij bezat en de vogels met het volk,
dat om hem zwermde en zijn godsdienst aannam.

8. Sir Francis Younghusband, Gevolmachtigde van de Britse
regering in Kashmir, schrijft op blz. 129-130 van zijn boek
Kashmir (Londen):

Er woonde ongeveer 1900 jaar geleden een heilige in Kashmir,
Yus Asaph genaamd, die in gelijkenissen sprak en vele van
dezelfde gelijkenissen gebruikte die Christus predikte, zoals
bijvoorbeeld
de gelijkenis van de zaaier. Zijn graf is in Srinagar, en de theorie
van de grondlegger van de Qadiani Sekte is dat Yus Asaph en
Jezus één en dezelfde persoon zijn.

9. Een van de punten die Dr. Frangois Bernier in zijn door
de Oxford University Press in vertaling uitgegeven Travels in the
Moghul Empire op blz. 430 aanhaalde om aan te tonen dat
de joden in Kashmir woonden, is:

- het geloof dat Mozes in de stad van Kashmir stierf en dat zijn
graf er nog geen drie mijlen vanaf ligt.

Het is duidelijk dat de bewoners, waarvan de reiziger beweert
dat ze moslims zijn, niet konden zeggen dat Mozes in Kashmir
stierf en begraven was, daar de Heilige Profeet van de Islaam
(v.zzm.h.) verklaarde dat zijn graf in Palestina is. Blijkbaar was
Bernier het slachtoffer van een ander misverstand en zag Isa
voor Mozes aan. Dit punt bewijst echter zonder enig twijfel,
dat de bewoners van Kashmir in de zeventiende eeuw geloofden,
dat er een Hebreeuwse profeet zo groot als Mozes in het graf lag.

136 HOOFDSTUK 10



10. Ahmad Islam schreef na zijn bezoek aan Kashmir in 1939
het volgende in een brief aan de redactie van de Sunrise
(deel 10, no. 16, 22 april 1939, Lahore, Pakistan):

1k verliet weldra mijn kamers. Ik noemde Khanyar
aan een Tongawala (koetsier). De reactie was geestdriftig.

‘Wilt u de Rauza (graf) van Nabi Sahib zien, meneer?’

Ja." was mijn antwoord, en weldra waren we op weg...

Na korte tijd bereikten wij de Rauza... Er werd mij verteld,
dat allerlei bezoekers, van India en het buitenland, het graf
kwamen bezichtigen.

‘Zelfs de onderkoning is hier geweest.’

Ik had veel belangstelling dit te vernemen.

‘Welke onderkoning bedoelt u’?

‘Dat weet ik niet, meneer, maar ik bedoelde die,
welke een arm mist.’

Blijkbaar was het Lord Halifax, Baron Irwin of Kirkby
Underdale. Zijn bezoek is nooit in de kranten vermeld geworden,
althans ik kan mij niet herinneren iets hierover te hebben gelezen.
Toch kan men begrijpen, waarom Lord Halifax zijn
nieuwsgierigheid stilletjes bevredigde. En — een bezoek van een
onderkoning noopt ons de zaak ernstig op te vatten.

‘Hoe oud denkt u, zal het graf zijn?’

‘Zeer oud, meneer.’

‘Ja, maar hoe oud?’

De Tongawalas, er waren er drie, keken elkaar aan
tot één van hen zei:

‘Negentienhonderd jaar.

Toevoegende dat het een profeet was, die van buiten Kashmir
kwam. Het graf was jarenlang geéerbiedigd, en ‘dit hebben wij
van onze vaderen gehoord.’

Deze verwijzingen naar het graf tonen aan dat de overledene:
1. Een prins was;
2. Een Nabi (een profeet van God);
3. In gelijkenissen sprak;
4. Een vreemdeling was en ongeveer 1900 jaar geleden uit
het westen kwam;
5. Yus Asaph was genaamd en ook Isa.

YUS ASAPH EN JEZUS 137



Na deze feiten te hebben geconstateerd is het niet moeilijk
hem, die in het graf ligt, te identificeren. Er is in het verleden
geen prins geweest waarop deze feiten van toepassing zijn
dan Prins Jezus, de zoon van David.

1. Jezus was een prins, Zoon van David genoemd
{Matth. 9: 27, 20:30), die God tot Prins verhief (Hand.
5:31), en de Prins van de Koningen op aarde (Openb. 1:5).

2. Jezus was een Nabi (een profeet van God), gezonden tot
de verloren schapen van het Huis Israéls. Daarom kwam
hij van Palestina om het woord van God te prediken aan
de Israélieten, die in Afghanistan en Kashmir woonden.

3. Jezus sprak gewoonlijk in gelijkenissen. Hij noemde zijn
prediking Bushra (Evangelie) en vergeleek zijn discipelen
met vogels. De gelijkenis van de zaaier wordt in Matth.
13:3 vermeld en zonder gelijkenis sprak hij niet tot hen.
(Matth. 13:34)

4. In de Heilige Qor’aan is de naam van Jezus ‘Isa’, een korte
vorm voor het Hebreeuwse woord Ishu.

5. Hij kwam ongeveer 1900 jaar geleden van Palestina naar
Kashmir. De tijd van de twee is dus dezelfde.

Yus Asaph

Hij werd Yus Asaph genoemd, wat ook een Hebreeuwse
naam is. Het woord Yus is een andere vorm van Yuyu, Jesus
in het Oud-Perzisch, of Yasu, Jezus in het Perzisch alsmede
in het Arabische Nieuwe Testament vertaald uit het Grieks.
Het woord Yus staat daarom voor Jezus en Asaph is een
Bijbelse naam voor ‘verzamelaar’ en ‘inzamelaar’. !

Het was de zending van Jezus om alle verstrooide stammen
van Israél in één kudde bijeen te brengen en te verzamelen.
Hij zegt:

En andere schapen heb ik, die niet van deze stal zijn; deze moet
ik ook bijeenbrengen en ze zullen mijn stem horen, en het zal één
kudde worden met één herder. (Joh. 10:16)

1. Zie de aanhangsels van de Facsimile Serie van Bagster’s Polygot
Bible blz. 33, onder ‘index of proper names with their meanings’.

138 HOOFDSTUK 10



Om deze reden werd Jezus ‘Asaph’ genoemd. Toen hij tot
de tien verloren stammen kwam prediken, die in Perzié,
Afghanistan en Kashmir woonden, werd hij zeer juist Yus Asaph,
d.i. Jezus Asaph, genoemd.

Europese schrijvers, en vooral de christelijke zendelingen,
die onkundig zijn van de ontdekking van Hazrat Ahmad en hun
gezichtspunten op het verhaal van Barlaam en Josaphat of
Joasaph baseren om Jezus te vrijwaren van begraven te zijn als
alle andere grote profeten, hebben beweerd dat het onderhavige
graf van Boeddha is.

Ds. Weitbrecht heeft bijvoorbeeld in zijn bovenvermelde
brief naar voren gebracht dat, aangezien de omitrent Yus Asaph
vermelde gebeurtenissen in de literatuur van Barlaam en
Josaphat overstemmen met zekere gebeurtenissen uit het leven
van Boeddha, de naam Yus Asaph voor uitlegging vatbaar wordt
en een andere vorm moet zijn van ‘Bodhisattva’.

Ook Dr. McDonald schrijft in zijn The Story of Barlaam and
Josaphat ! (Introduction, blz. 111, Calcutta 1895):

De ontdekking dat de Josaphat of Joasaph van ons verhaal
niemand anders dan Boeddha was, is terzelfder tijd en onafhan-
kelijk van elkaar door Franse, Duitse en Engelse geleerden gedaan.
De schrijver geeft zelf toe dat het verhaal uit India is. ledereen
kan het herkennen als niets anders dan dat van Boeddha.

En Joseph Jacobs zegt in zijn Barlaam en Josaphat (Londen
1895, inleiding blz. x1x):

Eigenlijk is Barlaam zelf een gewijzigde vorm van de Boeddha
en dus een dubbelganger van Josaphat.

Hier dient te worden opgemerkt dat Hazrat Ahmad zijn infor-
matie omtrent het onderhavige graf niet putte uit het verhaal van
Barlaam en Josaphat.

Indien echter de Europese schrijvers zich het recht toekennen
Josaphat voor Boeddha aan te zien, dan kunnen wij hem met
evenveel recht voor Jezus houden.

1. Een in de Middeleeuwen zeer bekend verhaal van de bekering van
Josaphat, een Indische prins, door Barlaam, een christelijke
heremiet.

YUS ASAPH EN JEZUS 139



Men moet niet vergeten, dat de Yus Asaph van Srinagar een
profeet van God was en niet slechts een heilige (elke profeet is
een heilige, maar niet andersom) of een discipel van een profeet.
Eén van beide is daarom juist: 6f de Yus Asaph van Srinagar was
Boeddha, of hij was Jezus Christus.

Het kan Boeddha niet zijn om de volgende reden: Boeddha
stierf niet te Srinagar, Kashmir, en zijn lichaam werd niet
begraven maar verbrand.

Hij stierf te Kusinagara (in ‘Oude’) in het jaar 453 v. Chr. op
8o-jarige leeftijd en zijn lichaam werd verbrand, zijn relikwieén
werden onder een aantal rechthebbende gegadigden verdeeld en
er werden monumentale grafheuvels gebouwd om ze te bewaren. '

In de tweede uitgave van de Encyclopeedia Brittannica schrijft
Dr. T.W. David onder ‘Buddhism’:

De belangrijkste dezer is de door William Peppe gedane
ontdekking van de stupa van de steenhoop die door het Sakia
geslacht over hun aandeel van de as van Boeddha' s brandstapel
werd gebouwd op het aan de grens van Engels en Napalees
grondgebied liggend Bridpur-landgoed.

En Dr. Herman Oldenberg schrijft op blz. 203 van zijn boek
Buddha:

Boeddha stierf in Kusinara. De edelen van Kusinara verbrandden
Boeddha’ s lichaam naar de opgaande zon toe, voor de stads-
poorten, met alle eerbetoon, die aan de relikwieén van universele
heersers wordt betoond.

Het is daarom duidelijk dat Boeddha, die te Kusinagara
of Kusinara stierf en verast werd, niet in het onderhavige graf
kan liggen.

Daarbij komt nog dat, indien Boeddha of welke andere hindoe
Raja, prins of heilige in dat graf zou liggen, dit graf zou worden
bezocht en onderhouden door hindoes en niet door moslims.
Zelfs de naam van Yus Asaph is Hebreeuws en het lijkt lachwek-
kend hem voor een andere vorm van Bodisatva te houden.

1. Chambers’ Encyclopeedia, verbeterde uitgave Londen 1880,
‘Buddhism’,

140 HOOFDSTUK 10



Is het niet aannemelijker dat het een andere vorm is van Yus
Asaph dan van Bodhisatva?

Wanneer het vastgesteld is dat Yus Asaph van Kashmir niet
Gautama Boeddha was, dan zijn wij ten volle gerechtvaardigd
te zeggen dat hij niemand anders was dan de profeet Prins Jezus
van Nazareth (mogen Gods vrede en zegeningen rijkelijk zijn
deel zijn).

De echtheid van de ontdekking, gedaan door Hazrat Ahmad,
dat de overledene in het graf, Yus Asaph, niemand anders dan
Jezus was, is bewezen met alle mogelijke middelen, waarmee
zulke geschiedkundige gebeurtenissen van het grijze verleden
worden bewezen.

Het is duidelijk dat zelfs Sheikh Rashid (van Cairo, Egypte),
die Hazrat Ahmad zijn leven lang bestreed, na de bewijsgronden
uit Alhoeda (het werk van Hazrat Ahmad in het Arabisch)
betreffende deze grafstede, in zijn boek, Tafsir-ul-Manar, deel 6,
te hebben herhaald, wel genoodzaakt was onder het hoofdstuk
De vlucht van Jezus naar India en zijn dood in Kashmir, er bij aan
te tekenen:

De vlucht van Jezus naar India en zijn dood in Srinagar
is daarom noch uit een redelijk noch uit een historisch oogpunt
vreemd aan de waarheid.

Rechter Docker m.a., schrijft:

Ik moet hier de oude legende, waarover ik voorheen sprak,
aanhalen. Enige jaren geleden werd er een moderne lezing gegeven
in het periodieke blad 'The East and West." Het komt er in het kort
op neer dat Jezus niet aan het kruis stierf, maar herstelde door
behandeling met een wonderlijke zalf die op zijn wonden werd
aangebracht, welke in de tijd van veertig dagen genazen; dat
hij naar India reisde om tot de verloren stammen van Israél
te prediken en uiteindelijk in Srinagar stierf, waar tot op de dag
van heden een graf wordt aangewezen als dat van hem. Ofschoon
ik niet bekend ben met enige bewijsgrond, die de absolute waar-
heid van dit bericht zou kunnen steunen, wil ik er op wijzen dat
er niets onredelijks of onmogelijks in is. Ons wordt van andere
bronnen vermeld dat er tot op heden in Afghanistan en Bactrie
stammen zijn van onmiskenbaar Hebreeuws type. Het is verras-
send om een aantal passages in het Nieuwe Testament te vinden

YUS ASAPH EN JEZUS 141



die, indien ze al dit verhaal bevestigen, er tenminste mee overeen-
stemmen. Is het daarom onredelijk aan te nemen dat Jezus, het
onveilige achtende langer in Judea of Galilea te blijven dan de
veertig dagen waarin hij zijn discipelen moet hebben onderricht
in de zaken omtrent het Koninkrijk Gods (Hand. 1:3),

zich geroepen voelde de boodschap van het Koninkrijk aan

de verloren stammen van het Huis Israéls te brengen?

Op blz. 77 zegt hij:

Ik moet herhalen dat wij het niet weten. Het kan zijn dat Jezus,
na in die afgelegen gebieden tot de tien verloren stammen van het
Huis Israél te hebben gepredikt, in Srinagar stierf en in het graf
was begraven, dat nu zijn naam draagt.

John Noél schrijft in een artikel The Heavenly High Snow Peaks
of Kashmir, dat in het Amerikaanse oktobernummer van Asia
(1930) verscheen:

Ontzaglijk sterk zijn deze schilderachtige, breedgeschouderde
boeren van Kashmir, en toch zacht en nederig van temperament.
Een ding maakt een krachtige indruk op u. Ze lijken volmaakter
joods dan de zuiverste joden, die u ooit heeft gezien - niet om de
met uw ideeén van de Bijbelse gewaden overeenstemmende wijde
mantelachtige kleding — maar omdat hun uiterlijk de joodse
gelaatstrekken vertoont.

Een vreemd toeval - is het een toeval? — is het dat er in Kashmir
een sterke overlevering bestaat in verband met de joden.
Gedurende verscheidene jaren doen er in dit land geruchten
de ronde, dat Christus niet werkelijk aan het kruis stierf, maar
er afgenomen werd en verdween om de verloren stammen
te zoeken; dat hij naar Kashmir, Ladakh en Klein Tibet kwam
en stierf en begraven werd in Srinagar. De overlevering van
Kashmir, zo werd mij verteld, bevat een verwijzing naar een
profeet, die hier woonde en leerde door gelijkenissen, —zoals Jezus—
kleine verhalen die tot op de dag van heden worden naverteld.

Ik vertrouw er daarom op dat degenen, die met rede en

wijsheid zijn begiftigd, oprecht zullen nadenken, terwijl zij
in gedachten houden dat Jezus met zijn gewonde sterfelijke

1. Docker If Jesus did not die upon the Cross? Londen 1920, blz. 71

142 HOOFDSTUK 10



lichaam levend uit het graf kwam en niet ten hemel voer,
maar op aarde verbleef, en dat zij tot de slotsom zullen komen
dat de overledene in de Khan Yar Straat te Srinagar, Kashmir,
Jezus is, de zoon van Maria (moge Gods vrede en zegeningen
op hem rusten).

Dit is ons antwoord aan allen, die ons zouden vragen:

‘Indien Jezus niet aan het kruis stierf, waar ging hij dan heen

en waar stierf hij?’" Hierin ligt de oplossing voor de ingewikkelde
vraag omtrent het onbekende leven van Jezus. Indien er iemand
mocht zijn die een aannemelijker en redelijker oplossing dan
deze kan geven, laat hem ermee naar voren komen, opdat de
wereld voor zichzelf zal oordelen.

Tot slot zou ik willen zeggen dat indien archeologen het graf
zouden openen en onderzoeken, zij misschien enige grafschriften
op de steen vinden of andere tekenen, die de voornoemde ont-
dekking zouden steunen, om zodoende honderden miljoenen
van hun medemensen te redden van het aanbidden van een
mens, die gezonden was om het volk op te roepen tot aanbidding
van de Ene God alleen.

YUS ASAPH EN JEZUS 143






HOOFDSTUK 11

EEN BELANGRIJKE PROFETIE






De Heilige Profeet Mohammad (mogen de vrede en zegeningen
van God op hem rusten) voorspelde dat de Beloofde Messias,
die onder de moslims ten oosten van Damacus (namelijk in
India) zou verschijnen, het kruis waarlijk zou breken, dat wil
zeggen, hij zou de valsheid bewijzen van de christelijke leer-
stelling omtrent de kruisdood van Jezus, de grondslag van het
tegenwoordige orthodoxe christelijke geloof.

Omdat christelijke lezers de belangrijkheid van deze profetie
misschien niet direct zullen inzien, zou ik dit punt voor hen
willen toelichten.

V66r de komst van de Heilige Profeet Mohammad (vrede zij
met hem) geloofden zowel joden als christenen dat Jezus aan het
kruis was gestorven; de joden, om aan te tonen dat hij een valse
profeet was en hierom door God vervloekt; de christenen om aan
te tonen dat hij God boete betaalde voor de zonden van de
wereld, terwijl ze er aan toevoegden dat hij op de derde dag van
de dood verrees en na veertig dagen op aarde te hebben vertoefd,
ten hemel voer.

In tegenstelling tot dit geloof verklaarde God in de Heilige
Qor’aan dat Jezus niet aan het kruis stierf en de Heilige Profeet
(v.z.m.h.) zei nadrukkelijk:

Jezus stierf op de leeftijd van 120 jaar.'

1. Isabah fi shur-his-Sahabah deel 5, blz. 54, en Kanzul ummal deel 7,
vermeld door Ibn Omar en Tabarani uit verslagen van Hazrat Fatima.

EEN BELANGRIJKE PROFETIE 147



Bovendien geloofden alle moslims ten tijde van de dood van
de Heilige Profeet (v.z.m.h.), dat alle profeten, die vé6r hem
waren verschenen, gestorven waren. Toen een zekere metgezel
van de Heilige Profeet (v.z.m.h.) twijfelde en enige anderen
beweerden dat ‘indien Mohammad (v.z.m.h.) een profeet van
God was, hij niet zou zijn gestorven’, hield Hazrat Abu Bakr
een toespraak waarin hij een vers uit de Heilige Qor’aan
citeerde (3:145):

‘Waarlijk, alle boodschappers voor hem zijn heengegaan.

Zult gij u dan op de hielen omkeren als hij sterft,

of gedood wordt?"!

Bij het horen van dit vers verdwenen alle twijfels omtrent
de dood van de Heilige Profeet (v.z.m.h.) uit hun harten en
zij geloofden, dat hij was gestorven zoals de vroegere profeten.

Ook lezen wij in de bekende geschiedenis van de profeten
en de koningen door Abu Jafar Mohammad Ibn Jarir-At-Tabari,
dat de moslims van Bahrain ter gelegenheid van de dood van
de Heilige Profeet (v.z.m.h.) aan diens waarachtigheid twijfelden
en tot hun vroegere godsdienst terugkeerden, zeggende:

Als Mohammad een profeet was zou hij niet gestorven zijn.
Jaroed, de zoon van Mualla, behoorde tot de stam van Abdul-
Qais, en had gedurende zijn verblijf in Medina veel godsdienstige
kennis opgedaan. Hij stelde zijn stamgenoten de volgende vraag:

Weet gij, dat er vroeger heilige profeten waren?

Zij beaamden het. Toen sprak hij:

Denkt gij het alleen maar of weet gij het? Ze antwoordden:

Wij weten het inderdaad.

Kunt u mij dan zeggen, vervolgde hij, wat er met hen gebeurde?

Ze antwoordden:

Zij stierven. Toen sprak hij:

Mohammad stierf zoals zij, en ik getuig dat er niets waardiq is
te worden aanbeden dan Allah en dat Mohammad Zijn
boodschapper is.

Dit voorbeeld volgende beaamden zij het en juichten Jaroed,
hun leider, toe." Zo verkregen zij zekerheid en werden zij
standvastig in het islamitische geloof.

1. Bukhari deel 3, Osmaniyya Misriyya Press 1932, blz.63

148 HOOFDSTUK 11



We zien daarom dat alle moslims ten tijde van de dood van
de Heilige Profeet (v.z.m.h.) begrepen, dat er niets ongewoons
in diens dood was, daar alle vroegere profeten waren gestorven.
Zo was ook de dood van Jezus Christus een voldongen feit,
dat door alle metgezellen van de Heilige Profeet Mohammad
(v.z.m.h.) was aanvaard.

Maar na verloop van tijd bekeerden zich duizenden christenen
tot de Islaam. Deze bekeerlingen, hielden vast aan hun vroegere
tradities en christelijke ideeén omtrent Jezus, welke ze onder
de moslims verspreidden. Omdat laatstgenoemden hen als
gelovigen ten volste vertrouwden, namen ze hun ideeén zonder
meer over en begonnen de verzen van de Qor’'aan volgens deze
legenden uit te leggen. Hierdoor werd de natuurlijke dood van
Jezus, waarover alle metgezellen van de Heilige Profeet (v.z.m.h.)
het eens waren, door latere moslims verworpen en het geloof,
dat Jezus met zijn lichaam ten hemel voer en dat hij in de laatste
dagen ook weer uit de hemel zou nederdalen, werd in de Islamiti-
sche wereld zo algemeen, dat tegenspraak als ketterij werd
opgevat. Het vers, waarin de dood van Jezus aan het kruis
wordt verworpen, luidt:

En om hun zeggen:
‘Wij hebben de Messias Jezus, zoon van Maria,
de boodschapper van Allah, gedood.’
Maar zij doodden hem niet
noch kruisigden zij hem,
doch het werd hun verward.
En zij doodden hem gewis niet - integendeel
Allah verhief hem tot Zich; *
en Allah is Almachtig, Alwijs.

(de Heilige Qor'aan 4:158-159)

1. Tarik-ur-Russal walmoeloek door Abu Jafar Mohammad.
Ibn Djarir-At-Tabari, Brill Leiden 1890, blz. 1958-59.

2. Het Arabische woord voor ‘verheffen’ wordt gebruikt als het
tegengestelde van het woord voor ‘vervloeken'.

EEN BELANGRIJKE PROFETIE 149



Met het oog op deze duidelijke verklaring dat de joden Jezus
niet doodden, kon geen moslim ooit beweren dat Jezus aan het
kruis stierf. Daarom aanvaardden de moslims aan de ene kant
wat hun ex-christelijke, tot de Islaam bekeerde, gelovigen hun
vertelden, namelijk dat de persoon, die aan het kruis hing,
werkelijk stierf, terwijl ze aan de andere kant verwierpen dat
deze persoon Jezus Christus was. Ze zeggen dat toen Jezus in
een kamer werd vastgehouden, God Zijn engel zond, die hem
door een dakraam ten hemel droeg terwijl de bewaker de
gelijkenis kreeg van Jezus en de kruisigers de plaatsvervanger
namen en hem kruisigden. Sommige islamitische commentatoren
zijn zelfs zo ver gegaan, dat ze zeiden dat Jezus gedurende drie
dagen een natuurlijke dood stierf en daarna ten hemel voer.

Het idee dat een ander de gelijkenis van Jezus kreeg is nergens
in de Heilige Qor’aan te vinden noch wordt het door zelfs maar
een enkel gezegde van de Heilige Profeet (v.z.m.h.) gesteund.
Alle legenden hieromtrent zijn ongeautoriseerd en onbetrouw-
baar. Bovendien kunnen wij er geen enkel nut in zien een man
op Jezus te doen gelijken om diens plaats in te nemen en hem
aan de joden over te leveren. Indien God Jezus ten hemel had
doen varen, van welk nut het is om een plaatsvervangend
‘evenbeeld’ aan de joden te verschaffen? Wilde God de joden
troosten, opdat ze zouden kunnen pochen dat ze Jezus hadden
gedood en aangetoond dat hij vervloekt was?

Er wordt nergens beweerd dat de plaatsvervanger heeft
getracht te ontkennen dat hij Jezus Christus was. Hij kon
dat gemakkelijk hebben aangetoond en aan de dood ontkomen.
Op zijn minst konden sommigen van zijn vrienden of verwanten
hem na zijn verdwijnen proberen op te sporen,

Als dit verhaal juist is, kunnen de joden niet worden
veroordeeld om hun geloof, dat Jezus een bedrieger en valse
profeet was. Ze zagen hem niet ten hemel varen, terwijl het
plaatsvervangende evenbeeld van Jezus zelfs niet ontkende de
Messias te zijn, en de joden kruisigden hem en geloofden dat hij
Jezus zelf was. In dit geval zullen de joden daarom in Gods ogen
worden verontschuldigd voor het verwerpen van Jezus.

150 HOOFDSTUK 11



Maar dit staat lijnrecht tegenover de kern van het onderhavige
vers, dat zegt dat de joden vervloekt zijn door God, omdat zij
zeiden dat ze Jezus aan het kruis hadden doen sterven.

Naast dit vers zijn er in de Heilige Qor’aan vele andere verzen,
die duidelijk aantonen dat Jezus een natuurlijke dood stierf. Wij
lezen bijvoorbeeld in de Heilige Qor'aan, dat wanneer God aan
Jezus zal vragen:

O Jezus, zoon van Mariaq,
hebt gij tot de mensen gezegd:
‘Beschouw mij en mijn moeder
als twee goden naast Allah?’
Jezus zal antwoorden:
‘Heilig zijt Gij. Ik zou nooit kunnen zeggen,
waarop ik geen recht had. {...)
‘Ik zei niets tot hen dan hetgeen Gij mij hebt geboden:
“Aanbidt Allah, mijn Heer en uw Heer”,
en ik was getuige van hen zolang ik
in hun midden verbleef,
maar nadat Gij mij deed sterven,
waart Gij de Bewaker over hen
en Gij zijt Getuige van alle dingen.’
(de Heilige Qor'aan 5:117-118)

Uit deze verzen blijkt duidelijk dat Jezus, wanneer God hem op
de Dag der Opstanding zal ondervragen, het feit zal noemen dat
hij, in de tijd toen de christenen het denkbeeld van zijn godheid
nog niet algemeen hadden aangenomen, een natuurlijke dood
stierf. Het gangbare denkbeeld, dat Jezus op aarde zal terugkeren,
is in lijnrechte tegenspraak met bovenaangehaald vers.

Het feit echter dat Jezus, ofschoon hij aan het kruis hing,
er niet aan stierf, maar later op een natuurlijke wijze overleed,
bleef eeuwenlang voor de moslims verborgen, tot Hazrat Ahmad
verscheen. Hij was het, die de waarheid in het daglicht stelde.

In zijn boek Jesus in India (hoofdstuk 2) schrijft Hazrat Ahmad
omtrent de betekenis van dit vers, dat de dood van Jezus aan het
kruis ontkent:

EEN BELANGRIJKE PROFETIE 151



De Almachtige God zegt:

"De joden doodden Jezus niet, noch kruisigden zij hem’
(dat wil zeggen: deden hem niet aan het kruis sterven),

‘Neen, zij dachten slechts, dat Jezus (moge de vrede van God
op hem rusten) werkelijk aan het kruis stierf.’

(De moslimse kommentatoren verstonden de Arabische woorden
in de betekenis dat de joden Jezus niet aan het kruis hadden doen
nagelen en daarom ontkennen zij dat hij aan het kruis hing, terwijl
het Arabische woord ‘Sulb’ letterlijk betekent: doden door aan een
kruis te hangen).

In deze verzen verklaart de Almachtige God dat, hoewel het
waar is dat Jezus aan het kruis werd gehangen en dat men
vastbesloten was hem te doden, het toch verkeerd is van de joden
en christenen om te veronderstellen dat Jezus werkelijk de kruis-
dood stierf. Neen, God schiep omstandigheden, die Jezus van de
kruisdood redden. Een juist denkend mens moet toegeven dat wat
de Heilige Qor'aan tegen de joden en christenen verklaarde
uiteindelijk juist blijkt te zijn.

Een onderzoek van een vooraanstaand modern medicus heeft
aangetoond dat Jezus niet aan het kruis stierf. Het is duidelijk,
dat van joodse zijde de vraag: ‘Hoe kon Jezus na drie uren (of iets
langer) sterven, zonder dat zijn benen werden gebroken?,
niet kan worden beantwoord. Ze hebben dan ook een andere
uitvlucht gezocht en beweerd, Jezus met het zwaard te hebben
gedood — waarvan geen betrouwbare getuigenis bestaat.

Het is aan de Majesteit en Macht van het Goddelijk Wezen
te danken dat het donker werd, opdat Jezus mocht worden gered;
dat er een aardbeving was; dat de vrouw van Pilatus een visioen
had; dat de nacht van de sabbath aan het vallen was, waarin het
onwettiq was een gekruisigde aan het kruis te laten hangen;
en de rechter voelde zich door de droom van zijn vrouw
geroepen het leven van Jezus te sparen.

Al deze dingen waren door God bewerkstelligd om Jezus te
redden. Bovendien geraakte Jezus buiten kennis, opdat hij voor
dood zou worden gehouden.

Door de ontzettende tekenen, zoals bijvoorbeeld de aardbeving,
kwam er schrik onder de joden, vrees voor de hemelse straf.
Daarnaast bestond de vrees dat de lijken gedurende de sabbath-
nacht aan het kruis zouden blijven. De joden, die Jezus buiten

152 HOOFDSTUK 11



kennis zagen, dachten dat hij dood was. Ht was donker, er was
een aardbeving en een grote opschudding. Ook werden zij bezorgd
over hun huisgenoten; hoe zouden kinderen zich voelen in die
duisternis en die aardbeving?

Tevens sloeg hen de schrik om het hart bij de vraag waarom,
indien, naar zij dachten, deze man een leugenaar en een ketter
was, er ten tijde van zijn lijden zulke vreselijke tekenen werden
getoond als nooit tevoren. Ze waren zo van streek dat ze zich
er niet langer van konden overtuigen of Jezus werkelijk gestorven
was, of wat zijn werkelijke toestand ook was.

De gebeurtenis was echter in werkelijkheid een goddelijk plan
om Jezus te redden. Dit wordt aangeduid door het voornoemde
vers, dat zegt dat de joden Jezus niet doodden; God deed hen
slechts vermoeden dat ze hem hadden gedood.

Deze omstandigheid moedigt de rechtvaardige aan een groot
vertrouwen in God te stellen, dat Hij Zijn dienaren kan redden
als Hij dat wil.

EEN BELANGRIJKE PROFETIE 153






BIBLIOGRAFIE

10.

11.

12,

. De Heilige Qor'aan
. Sahih-ul-Bukhari (Verzameling gezegden van de Heilige

Profeet). Uitg. 1. Osmaniyya Misriyya Pers, Egypte 1932.

. Sheikh Ala-ud-Din Kanzul Ummal, Hyderabad 1214 AH.
. Mirza Ghulam Ahmad van Qadian Masi Hindustan Me

(Jezus in India), Qadian 189g.

. Mirza Ghulam Ahmad van Qadian Tazkira-tush-Shahadatain,

Qadian 1903

. Mirza Ghulam Ahmad van Qadian Isabah fi Shur-his-Sahabah.
. Abu Jafar Muhammad Ibn Jarir-at Tabari Tarikh-ur-Russul

Wal Moeloek, Brill Leiden 1890.

. Bijbel
. Sir William Smith en Ds. .M. Muller Dictionary of the Bible

London 1893.

Dr. Albert Schweitzer The Quest of the Historical Jesus, vertaald
door W. Montgomery B.a., 2e uitgave, Adam and

Charles Black, London 1911.

Ernest Brougham Docker m.a. If Jesus did not die upon the
Cross? A study in evidence, Robert Scott Londen 1920.
Encyclopeedia Brittanica, 11e en 14e uitgave.

13. Jewish Encyclopedia.

14.

15.

Chamber’s Encyclopeedia, verbeterde uitgave, W&R Chambers
Edinburgh 1880.

Thomas Paine The Age of Reason, direct gebaseerd op Daniel
Isaac Newton's uitgave van 1795 en 1796, Watts & Co.,, 5en 6
Johnson's Court, Fleet Street, ec4 Londen 1938.



16,

17.
18.

19.
20.
21.

22,

23.

24.

25.

26.

a7

28.

29.

30.

3L
32.
33

34

Arthur Weigall Paganism in our Christianity,

Hutchinson & Co. Publishers Ltd., Prince’s Gate s.w. Londen.
Dr. Frazer Adonis, Attis and Osiris, 2e uitg., Londen 1907.

Dr. Frazer The Golden Bough, deel 6, Londen 1913.

‘The Watchman’ Magazine, Londen, maart 1941.

The Book of Common Prayer.

Philip Schaff Through Bible Lands, James Nisbet & Co.,
Londen 1888.

Alexander Cruden m.a. A Complete Concordance of the Holy
Scriptures.

Dr. Alfred Edesheim m.A., p.p., PH.D. The Life and Times of
Jesus the Messiah, nieuwe en verbeterde uitgave,

Longmans Green & Co. 1886.

Surgeon-Major H.W. Bellews c.s.1. The Races of Afghanistan,
Thacker, Spink & Co., Calcutta 1886.

Surgeon-Major H.W. Bellews c.s.1. A new Afghan Question, or:
Are the Afghans Israélites, Cradock & Co., Simla 1880.

Rev. James Hough m.a., £.c.p.s. The History of Christianity in
India from the Commencement of the Christian Era, deel 2,
R.B. Seely & W. Burnside, Shaftsbury Ave. Londen 1839.

A. Keith Johnston LL.D., ERS.E, F.R.GS. Dictionary of
Geography, Longmans, Green, Reader & Dyer, Londen 1867.
Francois Bernier Travels in the Moghul Empire, vertaald door
Archbald Constable (1891), tweede uitgave herzien door
Vincent A. Smith m.A., Humphry Milford, Oxford University
Press 1941.

Sir Francis Younghusband k.c.r.e. Kashmir, gedrukt door
Major E. Molyneux p.s.0., Adam & Charles Black,

Londen 1909.

Hakim Samuel Kehimkar The History of the Beni Israel of
India, Dayag Press Ltd. Tel-Aviv 1937. Agent te Londen:
George Salby, 65 Great Russel Street w.c. 1.

The Spectator, no. 5634, Londen, 19 Juni 1936.

Great Britain and the East, Londen 3 December 1936.

Sir C.W. Wilson The Works of Flavius Josephus, vertaald door
Dhr. Whiston, Londen 188g.

. John Pinkerton A General Collection of the Best and

Most Interesting Voyages and Travels in All Parts of the World,
deel 7, Longmans, Green, Reader & Dyer, Londen 1811.



35-

36.

37

38.

39-
40.

42.

Nicolas Notovitch The Unknown Life of Jesus Christ, uit het
Frans vertaald door Alexina Loranger, Rand, MacNally & Co.
uitgevers, Chicago en New York 1894.

K.5. MacDonald m.a., p.0. The Story of Barlaam and Joasaph;
Buddhism and Christianity, Thacker, Spink & Co.,

Calcutta 1895,

Dr. Ernest |. Eitel Lectures on Buddhism, derde uitgave,
Londen 1884.

Prof. Hermann Oldenberg Buddha. His Life, His Doctrine,
His Order, uit het Duits vertaald door Dr. William Hoey,
William &Norgate 1882, The Book Co. Ltd., Calcutta 1927
The Sunrise, wekelijkse uitgave, Lahore.

Asia, maandblad uitgegeven in de Verenigde Staten van
Amerika.

. Joseph Jacobs Barlaam and Josephat, David Nutt,

Shaftsbury Ave. Londen 1897.

The Review of Religions, maandblad, Qadian, India. Ik heb enige
passages, met kleine veranderingen, aangehaald van verschillende
nummers van de Review of Religions .





